

تانیف د.محمدعمارة

لعلمانيلة

د خوان السلمون

نخت تمسر المساورين

## الوسيك

في المخاهب والمصطلاات الإسلامية

تاليف ٥. مِحَمَّمُ عِنْ ارْهُ





الوسيط في المذاهب والمصطلحات الإسلامية د . محمد عمارة

اشرافعام داليا محمد ابراهيم

رقم الإيسداع | ١٥٧٧ / ١٩٩٩م .

I.S.B.N977-14-1148-9

نهضة مصر للطباعة والنشر والتوزيع.

الركز الرئيسي ٨٠ المنطقة الصناعية الرابعة .

مدينة السيادس من أكتوبر.

ت: ۲۲۰۲۸۷ / ۱۱. (۱۰ خط وط)

فاكس: ٢٩٦ - ١١/٢٢ .

١٨ ش كامل صدقي - الفجالة - القاهرة :: VYAP.PO - 0PAR.PO\Y.

فاكس: ٥٩٠.٣٢٥، ص.ب: ٩٦ الفجالة .

٢١ ش أحمد عرابي - المهندسين - الجيرة ت: ٤٣٤٢٢٤٣ - ٤٢٨٧٤٣٢٠.

فاكس: ٢٠ ٢/٢٤٦٢٥٧٦ ص.ب: ٢٠ إمبابة ،

اسمالكتاب اسمالترجم تاريخ النشر اينايد ٢٠٠٠ الترقيم الدولي الناشير

مركز التوزيع

ادارة النشر



على مر تاريخ الإنسانية ، كان الاعتراف «بالأخر» ، والتعايش معه ، والقبول به ، والتسامح وإياه ، واحدة من مشكلات الحياة في ذلك التاريخ . .

ووحده الإسلام هو الذي انتقل وارتفع بهذه القضية من نطاق «التسامح» كخُلُق إنساني حميد ، وكحق من حقوق الإنسان ، إلى حيث جعلها سنة من سنن الله التي لا تبديل لها ولا تحويل ، وذلك عندما جعل التعددية والتنوع والاختلاف قانونا عاما في كل عوالم المخلوقات . . فالواحدية فقط هي للذات الإلهية ، وكل من وما عدا الذات الإلهية يقوم على التنوع والتعددية والاختلاف . .

وإذا كان الإسلام - لذلك - قد تفرد بالاعتراف "بالآخر الديني" ، انطلاقا من أن الاختلاف في الشرائع هو سنة من سنن الله ، سبحانه وتعالى ، في الاجتماع الديني . . والاعتراف "بالآخر القومي" ، انطلاقا من أن الاختلاف في الألسنة واللغات هو آية من آيات الله . . والاعتراف "بالآخر الحضاري والثقافي" ، انطلاقا من أن الاختلاف في المناهج هو سنة إلهية نافذة وعامة في الاجتماع الإنساني . .

إذا كان الإسلام قد تفرد بهذا الاعتراف «بالآخر» ، كل ألوان الأخر . . فإنه لم يقف عند حدود «الاعتراف» وإنما جعل الحفاظ على هذا الاختلاف جزءا من الاعتقاد الإسلامي ، لا يكتمل إيمان المؤمن إلا إذا حافظ عليه ورعاه . .

وهذه العظمة التى تفرد بها «الفكر العقدى» فى الإسلام، قد تفرد بتجسيدها وتطبيقها تاريخ الأمة الإسلامية ، فعاشت فى دارها وشاركت فى حضارتها مختلف الملل الدينية ، والأنواع الجنسية ، والتمايزات القومية ، كلبنات فى أمة واحدة ، تتنوع شرائعها وأجناسها وقومياتها فى إطار أمة الإسلام ودار الإسلام . . وذلك وفوق السنة التى سنها رسول الله ولي : «لهم مالنا وعليهم ما علينا» . . . وهى السنة التى تجسدت فى دستور دولة المدينة . . على عهد النبوة - بالنص على أن غير المسلمين هم مع المسلمين على عهد النبوة - بالنص على أن غير المسلمين هم مع المسلمين الأمة واحدة عبر تاريخ الإسلام . . . وائتى رعتها وطبقتها الأمة والحضارة عبر تاريخ الإسلام . . .

وكما شملت هذه الرؤية - في التعددية - «الآخر» - الديني . . والقومي . . والحضاري . . والشقافي - شملت أيضا التنوع والاختلاف والتعددية في إطار «الذات» ، فوسعت سماحة الإسلام التمايزات الفكرية والاختلافات المذهبية في إطار ثوابت وعقائد وأصول جوامع الإسلام . .

فالإسلام قد أقام جوامع خمسة للذين ارتضوه لهم دينا . . وفتح الباب أمام التنوع والتمايز والاختلاف في إطار هذه الجوامع الخمسة . .

- فالعقيدة واحدة . . وفي إطار ثوابتها هناك مساحات للتنوع
   في كثير من التصورات ، التي تسمح بها وتحتملها قوانين التأويل . .
- والشريعة واحدة . . وفي إطار مبادئها وقواعدها تتنوع مذاهب الفقه ، الذي هو علم الفروع . .
- والحضارة واحدة . . وفي إطار معالمها تتنوع العادات والتقاليد
   والأعراف . .

- واللأمة واحدة . . وفي إطار وحدتها تتنوع الشعوب والقبائل
   والأجناس في أمة الإسلام . .
- والدار واحدة . . وفي إطار وحدة دار الإسلام تتنوع الأوطان
   والأقاليم والأقطار والولايات . .

ولذلك ، فكما عاش «الآخر الديني» في أمة الإسلام وداره وحضارته . . عاشت وازدهرت «المذاهب» في إطار ملة الإسلام . . فكانت «الفرق الإسلامية» تنوعا في التصورات بإطار ثوابت عقيدة الإسلام . . وتمايزا في المناهج السياسية ، بإطار مبادئ وقواعد السياسة الشرعية ، واجتهادات متعددة في تحقيق المقاصد الشرعية الواحدة . . كما كانت «المذاهب الفقهية» تنوعا وتمايزا للاجتهادات ، اقتضتها اختلافات الرؤى ، والتنوع في المصالح ، والاختلاف الذي تفرضه مقتضيات العادات والتقاليد والأعراف والزمان والمكان . .

وأَقْسطُوا إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ الْمُقْسطِينَ ﴿ إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ إِخُوةٌ فَأَصْلحُوا بَيْنَ أَخُويكُم وَاتَقُوا اللَّهَ لَعَلَّكُم تُرْحمُونَ ﴿ (١٠) .. فأَصْلحُوا بَيْنَ أَخُويكُم وَاتَقُوا اللَّهَ لَعَلَّكُم تُرْحمُونَ ﴿ (١٠) .. فإذا كان القتال بين فرقاء الاختلاف في الأمة الإسلامية وهو مكروه مرذول - لا يخرج أيا من أطرافه عن الملة والأمة .. فمن باب أولى - دون جدال - الاختلاف في الفكر والرأى والاجتهاد بين أبناء أمة الإسلام . .

ولهذه الحقيقة من حقائق سماحة وتسامح الإسلام ، كان تصور الإسلام للعالم . . وللأمة . .

- فالعالم «منتدى» أم وملل وقوميات وثقافات وحضارات . .
   تشترك فيما يجمعها وتجتمع عليه . . وتتنوع وتتمايز فى الخصوصيات . .
- والأمة الإسلامية ، صورة من هذا العالم . . ففي عالم هذه الأمة اشتراك واتحاد في الأمة وفي دار الإسلام . . ثم هناك تنوع في الشعوب والقبائل واللغات والقوميات والملل والشرائع والأقاليم والأقطار والعادات والتقاليد والأعراف . . وأيضا في المذاهب والفلسفات والاجتهادات . .

ولذلك ، تعايش المسلمون مع «الآخر» الديني والمذهبي . . وتعايشوا – أيضا – مع التنوع المذهبي في إطار وحدة «الذات الإسلامية» . . ومثل كل ذلك مصادر للغني الفكري والثراء الثقافي في الاجتهادات والإبداعات . .

泰 泰 泰

<sup>(</sup>١) الحجرات : ٩ ، ١٠ ،

ولأن ضغوط الهيمنة الغربية على ذاتيتنا الثقافية الإسلامية تدفع صدور الكثيرين منا إلى الضيق «بالآخر الخارجي» . . ولأن اختلاط الأوراق بين ما هو «غزو واختراق» وبين ما هو «تنوع في إطار الهوية والخصوصية» ، قد دفع ويدفع الكثيرين منا إلى حسبان «بعض الذات» «غزوا واختراقا» ، اشتدت وتشتد الحاجة إلى مطالعة صفحات كتاب حضارة الإسلام في التنوع والاختلاف . .

وإذا كنتُ قد أوليتُ هذه القضية الكثير من الاهتمام ، فقدمت فيها – منذ سنوات طوال – العديد من الكتب والفصول<sup>(١)</sup> . . فإننى – بتوفيق من الله – أقدم اليوم للباحثين والقراء هذا الكتاب ، الذي يقدم صفحات من فكر وتاريخ المذاهب في حضارة الإسلام – منذ القرن الهجرى الأول . . وحتى العصر الذي نعيش فيه – . .

كما أقدم في القسم الثاني منه دراسات عن عدد من المصطلحات ، التي يسهم ضبط مفاهيمها ومضامينها في تمييز الخبيث من الطيب في عالم الأفكار . .

والله نسأل أن ينفع به . . إنه سبحانه خير مسئول وأكرم مجيب .

دكتور محمدعمارة

<sup>(</sup>١) انظر على سبيل الخصوص كتبنا [تيارات الفكو الإسلامي] طبعة دار الشروق سنة ١٩٩٨ م و [الصحوة الإسلامية والتحدى الحضاري] طبعة دار الشروق سنة ١٩٩٨م و [معركة المصطلحات بين الغرب والإسلام] طبعة تهضة مصر سنة ١٩٩٧م و [الاستقلال الحضاري] طبعة الهيئة العامة للكتاب سنة ١٩٩٣م .

رعوات..ومناهب

٩



الدعوة - لغة - هي : المرة الواحدة من الدعاء . . والدعاء - لغة - هو : النداء . .

والدعــوة - في الاصطلاح الإســلامي - هي : الرســالة الإسـلامية . . أي دعوة الإسلام إلى التوحيد . . والرسول ، عليه هو : «داعي الله» . . أي الداعي إلى رسالة الإسلام . .

وفي القرآن الكريم : ﴿ لَهُ دُعُوهُ الْحَقِّ ﴾ [الرعد: ١١] . . وفي الحديث : «فإن دعوتهم تحيط من ورائهم ٠٠٠ . . .

وفى الفقه الإسلامي . . وخاصة فقه العلاقات الدولية ، والمعاملات مع غير المسلمين ، هناك تمييز بين من بلغتهم «الدعوة» ومن لم تبلغهم «الدعوة» . . أي رسالة الإسلام . .

## \* \* \*

ولقد بدأت دعوة الإسلام ورسالته ، في طورها الخاتم بنزول أمين الوحى جبريل ، عليه السلام ، على محمد على ، في ليلة من العشر الأواخر من شهر رمضان ، وهو معتكف يتحنث ويتأمل ويتعبد لله - في غار حراء - بمكة - وفق ما تحصل لديه من الحنيفية - بقايا ملة إبراهيم ، عليه السلام . . فكان محمد هو «أمة الدعوة» ، التي توجه إليها جبريل بالدعوة . . فلما استجاب لندا، ربه : ﴿ اقرأ باسم ربك الذي خلق (١) خلق الإنسان من علق (٢)

اقُراً وربُك الأكرم (٣) الذي علم بالقلم (١) علم الإنسان ما لم يعلم (٥) الم الم يعلم (٥) الله ونبيه ورسوله يعلم (٥) الذين غدوا - على مر الزمن ، وتوالى الأجيال - هم «أمة الدعوة» - الذين تتوجه إليهم دعوة الإسلام ورسالته - والذين تتكون منهم «أمة الإجابة» - التي استجابت فأمنت بالدعوة الإسلامية . .

ولقد بدأت دعوة الإسلام سرا . . وكانت خديجة بنت خويلد مدات دعوة الإسلام سرا . . وكانت خديجة بنت خويلد عنها . . أول من أمن بدعوة اللإسلام . . ثم استجاب لهذه الدعوة : زيد بن حارثة . . وعلى بن أبى طالب . . وأبو بكر الصديق . . وسعد بن أبى وقاص . . والزبير بن العوام . . وطلحة بن عبيد الله . . وعبد الرحمن بن عوف . . وعثمان بن عفان . . وسعيد بن زيد بن عمرو بن نفيل . . وأبو عبيدة بن الجراح . . وكوكبة من السابقين إلى دعوة الإسلام . .

وعندما نزل الوحى على الرسول ، على ، بقول الله ، سبحانه وتعالى : ﴿ وَأَنَذُرْ عَشِيرَتُكَ الْأَقْرَبِينَ ﴾ [الشعراء: ٢١٠] . . دعا الرسول عشيرته الأقربين . . لكنهم قد قابلوا دعوته بالرفض والاستنكار والصدود . .

وفى السنة الرابعة من البعثة - سنة ٢١٤م - اتخذ الرسول ، وفى السنة الرابعة من البعثة - سنة ٢١٤م - اتخذ الرسول ، ومن هو المعودة السرية ناديا يلتقى فيه بمن استجاب للدعوة ، ومن هو مدعو إليها ، يعلمهم فيه القرآن وعقائد الدعوة وشعائر الدين . . فكانت دار الأرقم بن أبى الأرقم ، بمكة ، ناديا لدعوة الإسلام . .

وفى السنة التالية - الخامسة من البعثة - سنة ٦١٥ م- . . وثمرة للاضطهاد الذي أوقعه رؤس الشرك على من أمن - والمستضعفين منهم خاصة - أطلت الدعوة - للمرة الأولى - خارج شبه الجزيرة العربية ، وذلك بواسطة أحد عشر رجلا وأربع نسوة كانوا هم أول من هاجر إلى بلاد الحبشة من المسلمين . . فعبرت الدعوة البحر الأحمر إلى البر الأفريقي . .

وكان إسلام عمر بن الخطاب - في السنة السابعة من البعثة -سنة ٦١٧م - نقطة تحول في أسلوب الدعوة . . فب أعز الله الإسلام ، فجهر المسلمون بها ، وتركوا طور السرية في دار الأرقم

ابن أبي الأرقم . .

وكسراً لطوق الحصار الذى فرضه الشرك المكى على الدعوة الإسلامية ، توجه الرسول ، الله ، لفتح منافذ متعددة أمامها . فكان اهتباله مواسم الحج إلى المسجد الحرام لعرض دعوة الإسلام على وفود الحجيج من غير قريش . . ثم كانت رحلته الشهيرة إلى الطائف - عقب «عام الحزن» - الذى فقدت فيه الدعوة نصرة عمه أبى طالب - بموته - . . وهي الرحلة التي انتهت بالصدود! . .

لكن أهم الأبواب التى فتحها الله ، سبحانه وتعالى ، فى جدار حصار الشرك المكى للدعوة ، كان ذلك الباب الذى نفذت منه إلى حجاج مكة القادمين من يثرب - من قبيلتى الأوس والخزرج - . . فعلى مدار سنوات ثلاث - هى السنوات الشلاث التى سبقت هجرة الرسول ، ولي ، من مكة إلى المدينة - وخلال مواسم حجها ، تكرر لقاء الرسول بنفر من حجاج يثرب . . فدعاهم إلى الإسلام ، واستجاب لدعوته بعضهم ، فبايعوه على الإيمان بالدين

الجديد . . وهذه هي البيعات التي اشتهرت في تاريخ الدعوة بـ «بيعة العقبة» - الأولى . . والثانية . . والثالثة - . . ولقد تم التعاقد وتمت البيعة في العامين الأولين على الإيمان بالدين الجديد . . وزادت بنوده في البيعة الثالثة - بالعام الثالث - سنة ٢٢١ - على تأسيس دولة الإسلام بيثرب ، عندما يهاجر إليها رسول الله ، على . .

وكما تبلورت ، في مجرى الدعوة الإسلامية ، «هيئة المهاجرين الأولين» ، التي ضمت قادة الرأى في بطون قريش الذين سبقوا إلى الإسلام . . كذلك تبلورت ، في بيعة العقبة الثالثة ، «هيئة النقباء الاثنى عشر» ، الذين اختارهم من حضر هذه البيعة ، ليعقدوا مع الرسول ، بينا ، عقد تأسيس الدولة الإسلامية الأولى ! . .

ومن هذا الباب الذي فتحه الله للدعوة في جدار حصار الشرك ، دخل الإسلام إلى يثرب . .

ودخل إليها - مع من آمن من أهلها - الداعية مصعب بن عمير ، الذي اتخذ من دار أسعد بن زرارة قاعدة وناديا ومركزا للدعوة . . ثم اتخذ لها ناديا ثانيا في دار بني ظفر . .

وعندما هاجر رسول الله ، ينظم ، من مكة إلى المدينة . . وقامت «للدعوة» «دولة» ، بدأت هذه الدعوة - في حياتها - طورا جديدا ، عندما انفتحت أمامها آفاق الانتشار ، وتعددت في حركتها سبل البلاغ . . بلاغ الدعوة إلى العالمين . .

لقد كانت الدعوة عربية اللسان . . عربية المرتكز والمنطق . . عالمية التوجه . . إلهية المقاصد والغايات . . ﴿ وَكَذَلْكَ أُوحِينَا إِلَيْكَ قُرْ الله عَربيًا لَتُنذر أُمَّ الْقُرى وَمَنْ حَوِلْهَا ﴾ [الشورى: ٧] ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَاكُ

إِلاَّ رَحْمَةً لِلْعَالَمِينَ (١٠٧) ﴾ [الأنبياء: ١٠٠] ﴿ تَبَارِكَ الَّذِي نَزِلَ الْفُرْقَانَ عَبْدِهِ لِيكُونَ لِلْعَالَمِينَ نَذِيرًا ﴾ [الفرقان: ١] ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَاكَ إِلاَّ كَافَةً لِلنَّاسِ بَشَيرًا وِنَذِيرًا وِلَكُنَّ أَكْثَرَ النَّاسِ لا يَعْلَمُونَ ﴾ [سبأ: ٢٨] ﴿ هُو اللَّذِي أَرْسَلَ رَسُولَهُ بِالْهُدَىٰ وَدِينِ الْحَقِّ لِيُظْهِرَهُ عَلَى الدِينِ كُلَه وَلَوْ كَرَهُ المُشْرِكُونَ ﴾ [الصف: ١] وكذلك الحال – حال العلاقة بين المحلية والعالمية – عند الاشارة لكتاب الدعوة ، القرآن الكريم: ﴿ وَإِنَّهُ لَذَكُرٌ لِلْكَ وَلَقُومُكَ وَسُوفَ تَسْأَلُونَ ﴾ [الزخرف: ١٠٤] ﴿ إِنْ فَوَ اللّهُ ذَكْرٌ لِلْعَالَمِينَ (١٨٠) وَلَتَعْلَمُنَ نَبَأَهُ بَعْدَ حِينٍ ﴾ [ص: ١٨٠ ٨٨] هُو إلاَ ذَكْرٌ لِلْعَالَمِينَ (١٨٠) ولَتَعْلَمُنَ نَبَأَهُ بَعْدَ حِينٍ ﴾ [ص: ١٨٠ ٨٨] هذا عن المنطلقات العربية . . والأفاق الإنسانية للدعوة

وإذا كان قيام «الدولة» الإسلامية قد استحدث في حياة الجماعة الإسلامية ومجتمع أمة الدعوة جديدا ، في التنظيمات . . والقوانين . . والمؤسسات . . ووسائل إقامة «الدولة» وحمايتها . فإن سبل «الدعوة» ، التي تنفى الإكراه ، وتعتمد الحكمة والموعظة الحسنة ، ظلت كما هي دون تغيير . . فبالحرب تقوم «الدولة» وتتأمن حدودها ، وتمتد . . لكن العنف لا يقيم التصديق القلبي ، البالغ مرتبة اليقين - أي الإيمان بالدين ! - . . .

الاسلامية.

. من المرابع المرابع الدعوة الإسلامية - في طورها المكي ولذلك ، اتفقت أساليب الدعوة الإسلامية - في طورها المكي وطورها المدنى - ثم عبر تاريخها كله - في هذا المقام . . ففي العهد المكي - عهد الاستضعاف - تحدد الآيات القرآنية

«الحكمة» و «الموعظة الحسنة» و «الجدال بالتي هي أحسن» سبلا للدعوة ﴿ ادْعُ إِلَىٰ سبيلِ رَبِّكَ بِالْحِكْمَةِ وَالْمُوعِظَةِ الْحَسنَةِ وَجَادِلْهُمَ بِالنِّتِي هِي أَحْسنُ ﴾ [النحل: ١٢٥] ﴿ وَإِنَّ اللَّذِينَ أُورِثُوا الْكَتَابِ مِنْ بعُدهم لَفي شكَ مَنْهُ مُريبِ (١٠) فَلَذَلْكَ فَادْعُ وَاسْتَقَم كَمَا أُمرِتَ وَلا تَتْبِعُ أَهُواءَهُم وَقُلُ آمَنتُ بِمَا أَنزَلَ اللَّهُ مِن كَتَابِ وَأُمرِتُ لأَعْدَلَ بينكُمُ اللَّهُ رَبِّنَا وَرَبِّكُم لِنَا أَعْمَالُنَا وَلَكُم أَعْمَالُكُم لا حُجَّةً بيننا وبينكُمُ اللَّهُ يَجْمَعُ بيننا وإليه المصير ﴾ [الشورى: ١٤ - ١٠]

وفي العهد المدنى - عهد الدولة التي تجرد السيف لرد العدوان طلت الدعوة على عهدها الأول في سبل تحصيل الإيمان . . ﴿ وَقَل طلت الدعوة على عهدها الأول في سبل تحصيل الإيمان . . ﴿ وَقَل للّهُ يَن أُوتُوا الْكَتَابِ وَالْأُمْيِينَ ءَاسَلَمْتُمْ فَإِنْ أَسَلَمُواْ فَقَد اهتدوا وَإِن تُولُواْ فَإِنْما عَلَيْكَ الْبلاغُ وَاللّهُ بصيرٌ بالْعباد ﴾ [آل عمران: ٢] ﴿ لَكُلِ أُمّة جَعلْنا منسكا هُم ناسكُوهُ فَلا يُنازعُنكُ في الأمر وادع إلى ربك إنك لعلى هدى مستقيم (١٠) وإن جادلُوك فقل الله أعلم بما تعملُون ﴾ [الحج: ١٠، ١٨] ﴿ وإنْ أحد من المشركين استجارك فأجره حتى يسمع كلام الله ثُم أبلغه مأمنه ﴾ [التوبة: ٢] ﴿ كَذَلك يُبينُ الله لَكُم آياته لعلكُم تهتدُون (١٠٠٠) ولتكُن مَنكُم أُمَة مُم المُفلحُون ﴾ [الحير ويأمرون بالمعروف وينهون عن المنكر وأولئك يدعون إلى الخير ويأمرون بالمعروف وينهون عن المنكر وأولئك

لكن «الدولة» ، لأنها «إسلامية» . . كانت «دولة» «الدعوة» . . فأصبح من «عمالاتها» و «ولاياتها» و «وظائفها» العمالات والوظائف التي ينهض أصحابها بأمر الدعوة إلى الإسلام . . من تعليم لقرآن . . ففي المدينة كانت هناك «دار القراء» - والقراء - في ذلك العهد - كانوا هم حفظة القرآن وعلماؤه - . . ومن الذين اشتغلوا بتعليم القرآن : عبادة بن الصامت . . ومصعب بن عمير . . وعبدالله ابن أم مكتوم . . ومعاذ بن جبل . . وعمرو بن حزم بن زيد الخزرجي - في نجران - . . وبلحارث بن كعب - في نجران أيضا - . وكذلك غدت «للكتابة» و «الفقة» و «الإفتاء» و «إمامة الصلاة» و «الأذان» عمالات وولايات ، ضمن ولايات دولة الإسلام . .

أما كتب رسول الله ، ﷺ ، ورسائله ، ومعاهداته وعهوده ، التى حملت فى ثناياها الدعوة إلى الإسلام . . والتى بعث بها إلى الملوك والولاة ورؤساء القبائل والعمال ورؤساء الأديان الكتابية ، فإن المحفوظ من آثارها وأخبارها يقترب من الثلثمائة رسالة وعهد ومعاهدة . .

ولقد غدت المدينة - عاصمة الدولة والدعوة - قبلة الوفود الآتية من أقطار شبه الجزيرة . . وغدا مسجدها ساحة مناظرة وحوار بين الدعوة الإسلامية ومختلف ألوان الفكر الموروث! . .

## \* \* \*

ولقد تميزت الدعوة إلى الإسلام ، عبر تاريخ هذا الدين ، بحركتها الحرة التطوعية . . فلم تقم لها مؤسسات - كما كان حال الدعوة في ديانات أخرى - ربما لانتفاء الكهانة والرياسة الدينية من نهج الإسلام - فلم تكن «حرفة» في أغلب تاريخها وعند أغلب أعلامها ، وإنما كانت فرض كفاية ينهض بها نفر من أبناء الأمة

نيابة عن أمة الإسلام ﴿ وَمَا كَانَ الْمُؤْمِنُونَ لِيَنفُرُوا كَافَةً فَلَوْلا نَفُر مِن كُلِّ فَرْقَةً مَنْهُمْ طَائفَةٌ لَيَتَفَقَّهُوا في الدّين وَليندرُوا قَوْمَهُمْ إِذَا رَجَعُوا إِلْيَهِمْ لَعَلَهُمْ يَحَدَرُونَ ﴾ [التوبة: ١٢٢] وكذلك الدعوة إلى المذاهب الفقهية . . على العكس من الدعوة للسياسة المذهبية ، فقد عرفت المؤسسات والاحتراف . .

ففى بدء الدعوة كان رسول الله ، بيلية ، هو [داعى الله] . . وبعد أن انتقل إلى رحاب بارئه أصبحت الدعوة مهمة العلماء . . ذلك أن ختم رسالات السماء إلى الأرض برسالة محمد ، قد أنهى طور النبوات والرسالات المتجددة . . فأصبحت الدعوة إلى دين الله الواحد – دين الإسلام – هى مهمة العلماء . . وهذا هو معنى المأثورة النبوية التى تتحدث عن علماء الدعوة الإسلامية فتشبههم بأنبياء بنى إسرائيل – (علماء أمتى كأنبياء بنى إسرائيل » – فهم ليسوا مثلهم فى «النبوة» ، وإنما فى حمل رسالة الدعوة إلى الدين . . فتلك مهمة الأنبياء ، فى الإسلام – مهمة علماء الدعوة الإسلامية ، لأنه قد غدت – فى الإسلام – مهمة علماء الدعوة الإسلامية ، لأنه لانبى بعد محمد ، ولأن هؤلاء العلماء – كما جاء فى المأثورة النبوية – هم – فى هذا الميدان – «ورثة الأنبياء» . . والأنبياء لم يورثوا درهما ولا دينارا ، وإنما ميراثهم هو الدعوة إلى دين الله (۱) مراجع:

<sup>-</sup> اللدعوة إلى الإسلام اللسير توماس . و . أرتولد . ترجمة : د . حسن إبراهيم حسن . د . عيد الجيد عايدين ، إسماعيل النحراوي . طبعة القاهرة سنة ١٩٧٠ م . .

<sup>-</sup> إنهاية الإيجاز في سيرة ساكن الحجاز] لرفاعة الطهطاوي - ضمن أعماله الكاملة - جـ ٤ - تحقيق : د ، محمد عمارة - طبعة بيروت سنة ١٩٧٧ م . .

<sup>- [</sup> مجموعة الوثائق السياسة للعهد النبوى والخلافة الراشدة] جمعها وحققها : د . محمد حميد الله . طبعة القاهرة سنة ١٩٥٦ م .



السلف -لغة -: هو الماضي ، وكل ما ومن ، تقدم ومضى عن الواقع والزمن الذي يعيش فيه الإنسان .

وفى الاصطلاح: هو العصر الذهبى الذى يمثل نقاء الفهم والتطبيق للمرجعية الفكرية والدينية ، قبل ظهور المذاهب والتصورات التى وفدت على الحياة الفكرية ، بعد الفتوحات التى أدخلت الفلسفات غير الإسلامية على فهم السلف الصالح للإسلام . .

والسلف - أيضا - : هو كل عمل صالح قدمه الإنسان .

وَفَى القرآن الكريم يرد مصطلح السلف بمعنى : الماضى ، وما سبق الحياة الحاضرة التي يحياها الإنسان ﴿ فَمَن جَاءَهُ مَوْعَظَةٌ مَن رَبّهِ فَانتهى فَلَهُ مَا سَلَف ﴾ [البقرة: ٢٧٥] - ﴿ وَلا تَنكَحُوا مَا نَكَح آبَاؤُكُم مَن النساء إلا ما قَد سَلَف ﴾ [النساء: ٢٢] ﴿ هُنَالِكَ تَبلُو كُلُ نَفْس مَا أَسْلَفَت ﴾ [يونس: ٢٠] ﴿ فَجعلْنَاهُم سَلْفًا وَمَشْلاً للرَّخرين ﴾ [الزخرف: ٢٠]

َ فَالْسَلْفَ ، في القرآن الكريم ، هو الماضي ، وما سبق وتقدم على الحياة الحاضرة للإنسان . .

ونفس هذا المعنى - لمصطلح السلف - نجده في الحديث النبوى الشريف . ففي مسند الإمام أحمد ، عن فاطمة الزهراء ، رضي الله عنها ، أن رسول الله ، على ، قال لها ، في مرض موته : «ولا أراه إلا قد حضر أجلى . إنك أول أهل بيتى لحوقا بي ، ونعم السلف أنالك» . وعن ابن عباس ، رضى الله عنهما : «لما ماتت زينب ، ابنة رسول الله ، على ، قال رسول الله : «الحقى بسلفنا الصالح الخير عثمان بن مظعون»

والسلف، في اصطلاح المال والتجارة، هو: إقراض الأموال قرضا حسنا، أي لا منفعة فيه للمقرض -بالدنيا- . . وبهذا المعنى ورد في الحديث النبوى ، فعن السائب بن أبي السائب «أنه كان يشارك رسول الله ، ويله الإسلام ، في التجارة ، فلما كان يوم الفتح جاء ، فقال النبي : مرحبا بأخي وشريكي ، كان لا يدارى ولا يمارى . يا سائب ، قد كنت تعمل أعمالا في الجاهلية لا تُقْبَل منك ، وهي اليوم تُقْبَل منك . كان ذا سلف وصلة » . - رواه الإمام أحمد - .

أي كان يقرض المال قرضا حسنا ، ويصل الأرحام .

ولما كان كل ماض هو سلف ، فلقد شاع إطلاق هذا المصطلح مُعرَّفًا - السلف - على الجيل المؤسس ، الذي أقام الدين ، وطبق منهاج الإسلام . جيل الصحابة الذين عاشوا عصر تنزّل الوحى ، وامتلكوا سليقة فهم مصطلحاته على النحو الذي كانت عليه في عصر التنزيل ، وتلقوا عن المعصوم ، ولله البيان النبوى للبلاغ القرآني ، وحولوا جميع ذلك إلى واقع حياتي معيش . . فغدوا - لذلك السلف الصالح ، بتعميم وإطلاق . . ثم انضم إليهم - في زمرة السلف - من اهتدى بهديهم وعمل بسنتهم من التابعين وتابعي التابعين . .

فالسلف ، هو : كل من يُقلَّد ويُقْتَدَى أثره في الدين . . والتابعين . . والتابعين . . والتابعين . . والتابعين . . والأ ثمة العظام للمذاهب الكبرى ، من تابعي التابعين - يأتي «الخَلَف» ، الذين يلونهم في التسلسل الزمني . . وبعد الخَلَف تأتي أجيال «المتأخرين» (١) . .



<sup>(</sup>۱)مراجع:

 <sup>(</sup>۱) [عقائد السلف] للاثمة : أحمد بن حنيل ، وابن قتيبة ، وعثمان الدارمي ، جمعها
 ونشرها : د . على سامي النشار ، ود . عمار الطالبي . طبعة الإسكندرية سنة ۱۹۷۱ م .
 (۲) [الكليات] لأبي البقاء الكفوى . تحقيق : د . عدنان درويش ، ومحمد المصرى . طبعة

دمشق سنة ١٩٨٢م .

<sup>(</sup>٣) إتيارات القكر الإسلامي] للدكتور محمد عمارة . طبعة القاهرة منة ١٩٩٨ م .



السلفية : نسبة إلى «السلف» . . والسلف هو : الماضى . . وفى القرآن الكريم : ﴿ فَمَن جَاءَهُ مُوعِظَةٌ مَن رَبِّهِ فَانتَهَىٰ فَلَهُ مَا سَلَفَ ﴾ القرآن الكريم : ﴿ فَمَن جَاءَهُ مُوعِظَةٌ مَن ربِّهِ فَانتَهَىٰ فَلَهُ مَا سَلَفَ ﴾ [البقرة : ٢٧٠] . . وفى [لسان العرب] - لابن منظور - : «السالف : المتقدم» أى الماضى . .

ولذلك كانت السلفية الدينية ، والسلفى في الدين : هي الرجوع في الأحكام الشرعية إلى منابع الإسلام الأولى ، أي الكتاب والسنة ، مع إهدار ما سواهما . .

ومع وضوح هذا التعريف للسلفية ، تعددت فصائل تيارها في تراثنا وفكرنا الإسلامي ، . فكل السلفيين يعودون في فهم الدين إلى الكتاب والسنة ، لكن منهم فصيلا يقف في الفهم عند ظواهر النصوص . . ومنهم من يُعمل العقل في الفهم . . ومن الذين يُعملون العقل : مسرف في التأويل . . أو متوسط . . أو مقتصد . .

ومن السلفيين: أهل جمود وتقليد . . ومنهم أهل التجديد ، الذين يعودون إلى المنابع لاستلهامها في الاجتهاد لواقعهم الجديد - ومن السلفيين من سلفهم - ماضيهم - فكر عصر الازدهار الحضاري والخلق والإبداع . . ومنهم من سلفهم - ماضيهم ومثالهم الذي يحتذونه - فكر عصر التراجع الحضاري والتقليد والجمود . .

ومن السلفيين «مقلدون» لكل التراث ، دونما تمييز بين «الفكر» وبين «التجارب» . . و دونما تمييز في «الفكر» بين «الثوابت» وبين «المتخيرات» . . ومنهم «مستلهمون» لثوابت التراث ، مع «الاسترشاد» بتجارب ومتغيرات التاريخ ، .

ومن السلفيين من يعيشون في الماضي والسلف . . ومنهم من يوازن بين «السلف – الماضي» وبين «الحاضر – المعاصر » . .

وهذا التنوع ، الذي يقترب أحيانا من درجة التناقض ، في مناهج فصائل السلفية ، هو الذي أحاط مضامين هذا المصطلح ، وخاصة في فكرنا المعاصر ، بكثير من الغموض ، وسوء الفهم ، بل وسوء الظن أيضا! . . فكل إنسان هو سلفي ، بمعنى أن له سلف وماض ينتسب إليه ويرجع له ، لكن التفاوت يأتي من الخلاف حول : من هو سلفك؟ . . وكيف تتعامل مع ماضيك؟ . . تهاجر إليه؟ . . أم تجتهد فيه؟؟ . . .

وأشهر المدارس الفكرية التى حاولت الاستئثار ، بمصطلح السلفية هى مدرسة «أهل الحديث» ، التى هالها الوافد اليونانى - فلسفة ومنطقا - وأفزعتها عقلانية اليونان المنفلتة من النقل الدينى ، فاعتصمت بالنصوص ، مقدمة ظواهرها ، بل وحتى ضعيفها على «الرأى» و «القياس» و «التأويل» وغيرها من ثمرات النظر العقلى . . وهى المدرسة التى انعقدت زعامتها للإمام أحمد بن حنبل [٦٤١ - ٢٤١ هـ ٧٨٠ - ٨٥٥ م] حتى ليحسبها البعض كل السلفية ،

بينما هي في الحقيقة واحدة من فصائل هذا الاتجاه . وفي منهاج هذه المدرسة يعلو النص على غيره ، بل ويكاد أن ينفرد بالحجية . . . فالنص . وفتوى الصحابة . . والختار من فتوى الصحابة عند الحتلافهم . . والحديث المرسل والضعيف . . ثم القياس للضرورة - هي الأصول الخمسة التي حددها الإمام أحمد بن حنبل أركانا لمنهج هذه المدرسة . . رافضا ، بذلك الرأى ، والقياس ، والتأويل ، والذوق ، والعقل ، والسببية في الفكر الديني . .

وعن هذا المنهج النصوصى «للسلفية - النصوصية» - كما صاغه الإمام أحمد بن حنبل - يقول واحد من أعلامها هو الإمام ابن قيم الجوزية [٦٩١ - ٧٥١ هـ ١٢٩٢ - ١٣٥٠ م] :

"الأصل الأول: النصوص . فإذا وجد النص أفتى به ، ولم يلتفت إلى ما خالفه ولا من خالفه ، كائنا من كان . . ولم يكن يقدم على الجديث الصحيح عملا ولا رأيا ولا قياسا ولا قول صاحب ولا عدم علمه بالخالف .

الأصل الشاني : ما أفتى به الصحابة . فإنه إذا وجد لبعضهم فتوى ، لا يُعْرَفُ له مخالفٌ منهم فيها ، لم يَعْدُها إلى غيرها . . ولم يقدم عليها عملا ولا رأيا ولا قياسا . .

الأصل الشالث: إذا اختلف الصحابة تخيّر من أقوالهم ما كان أقربها إلى الكتاب والسنة ، ولم يخرج عن أقوالهم . فإن لم يتبين له موافقة أحد الأقوال حكى الخلاف فيها ، ولم يجزم بقول . الأصل الرابع: الأخذ بالمرسل والحديث الضعيف، إذا لم يكن في الباب شيء يدفعه، وهو الذي رجحه - [أي الحديث الضعيف] - على القياس.

الأصل الخامس: القياس للضرورة . فإذا لم يكن عنده في المسألة نص ، ولا قول الصحابة ، أو واحد منهم ، ولا أثر مرسل أو ضعيف ، عدل إلى القياس ، فاستعمله للضرورة . .»

هذا هو المنهج النصوصي لأشهر فصائل السلفية - في تراثنا الفكري وواقعنا المعاصر .

وهناك سلفيون جمعوا ما بين السلفية والتجديد، حتى لقد وجدنا سلسلة المجددين عبر تاريخ الإسلام يجمعون بين السلفية في فهم الدين ، وذلك عندما يعودون في فهم الدين إلى الكتاب والسنة وفهم السلف الصالح لهذه المنابع الجوهرية والنقية ، ثم يجددون في فهم الواقع ومستجداته ، مع عقد القران بين فقه الأحكام وفقه الواقع . . فلا يقفون - فقط- عند ظواهر النصوص ، وإنما يعملون فيها أدوات النظر العقلي . . وعن المنهاج التجديدي لهذه «السلفية - العقلانية » يعبر الإمام محمد عبده [1770 - العدم بالدعوة إلى تحرير العقل من قيد التقليد ، وفهم الدين على طريقة سلف الأمة ، قبل ظهور الخلاف ، والرجوع في كسب معارفه إلى ينابيعها الأولى ، واعتباره من ضمن موازين العقل البشرى التي

وضعها الله لترد من شططه ، وتقل من خلطه وخبطه ، لتتم حكمه الله في حفظ نظام العالم الإنساني ، وإنه على هذا الوجه يعد صديقا للعلم ، باعثا على البحث في أسرار الكون ، داعيا إلى احترام الحقائق الثابتة ، مطالبا بالتعويل عليها في أدب النفس وإصلاح العمل . . »

ففى منهاج هذه السلفية العقلانية تأخى النص والعقل ، وتزامل العلم والدين ، وتأزرت السلفية والتجديد (١)



<sup>(</sup>۱) مراجع:

 <sup>(</sup>١) إعقائد السلف للإمام أحمد بن حنبل - وأخرين - تحقيق : د . على سامي النشار ،
 ود . عمار طالبي . طبعة الإسكندرية سنة ١٩٧١ م .

<sup>(</sup>٢) [إعلام الموقعين] لابن القيم . طبعة بيروت سنة١٩٧٣ م .

<sup>(</sup>٣) [الأعمال الكاملة للإمام محمد عبده] دراسة وتحقيق : د . محمد عمارة ، طبعة دار الشروق . القاهرة سنة ١٩٩٣ م .

<sup>(</sup>٤) [تيارات الفكر الإسلامي] للدكتور محمد عمارة . طبعة دار الشروق . القاهرة سنة ١٩٩٨ م



السَّلَفيُّون - ومفردها: سَلَفِي - هم: الذين يحتذون حذو السلف ، الذين سلفوا، أي سبقواً ومضوا

وإذا استثنينا تيار «الحداثة» ، بالمعنى الغربى ، والتى تقيم ويقيم أصحابها «قطيعة معرفية» مع الموروث ، فإن أغلب تيارات الفكر ومذاهبه ومدارسه يمكن - بدرجات متفاوتة ، ومعانى متمايزة - أن تدخل فى إطار السلفيين ، لأن لها ماضيا ومرجعية ونموذجا ترجع إليه وتنتسب له ، وتحتذيه ، وتستصحب ثوابته ومناهجه . . فليس هناك - فى الحقيقة - صاحب فكر بلا ماضى ، مهما كان فى هذا الفكر من إبداع . . وإذا كان السلف هو الماضى ، فكلنا سلفيون . .

لكن السلفيين أنواع . . ف من السلفيين من «يقلد» السلف . . وهؤلاء هم أهل الجمود والتقليد . . ومن السلفيين من يرجع إلى السلف ، فيجتهد في ميراثهم وتراثهم ، مميزًا فيه «الثوابت» عن «المتغيرات» ، والصالح للاستصحاب والاستلهام عن ما تجاوزته الوقائع المتغيرة والعادات المتبدلة والأعراف المختلفة والمصالح المستجدة . .

ومن السلفيين من يستلهم من فقه السلف ما يتطلبه فقه الواقع الجديد . . ومنهم من يهاجر من واقعه المعيش إلى واقع السلف الذي تجاوزه الزمان وإلى تجاربهم التي طوتها القرون . . ومن

السلفيين من سلفه عصر الازدهار والإبداع في تاريخنا الحضاري . . ومنهم من سلفه عصر الركاكة والتراجع في مسيرتنا الحضارية . . ومن السلفيين من سلفه تراثنا وحضارتنا وثقافتنا الوطنية والقومية والإسلامية . . ومن السلفيين من سلفه تراث «الآخر» الحضاري ومذاهبه وتياراته الفلسفية والاجتماعية ، وبهذا المعنى يمكن إدخال «الليبراليين» – الذين يحتذون حذو «الليبرالية» الغربية – وأمثالهم من والماركسين – الذين يحتذون حذو الماركسية الغربية – وأمثالهم من المتغربين – في عداد السلفيين ، الذين أصبح الموروث والماضي الغربي سلفالهم يحتذونه ، أحيانا مع قدر من التحوير ، وأحيانا بجمود وتقليد . .

ومن السلفيين من سلفه المذاهب والتيارات «النصوصية - الحرّفيّة» في تراثنا . ومنهم من سلفه تيارات العقلانية في تراثناً . أو النزعات الصوفية في موروثنا الحضاري . ومن السلفيين من سلفه مذهب تراثي بعينه يتعصب له ولا يتعداه . . ومن السلفيين من مرجعيته تراث الأمة ، على اختلاف مذاهبها ، يحتضنها جميعا ، ويعتز بها ، ويتخير منها .

## 举 非 非

لكن . . ومع صدق وصلاحية إدخال أغلب تيارات الفكر تحت مصطلح السلفيين ، إلا أن هذا المصطلح قد ادعاه واشتهر به وكاد يحتكره أولئك الذين غلّبوا النص ، وفي أحيان كثيرة ظاهر النص ، على الرأى والقياس وغيرهما من سبل وآليات النظر العقلي ، فوقفوا عند «الرواية» أكثر من وقوفهم عند «الدراية» ، وحرّموا الاشتغال

«بعلم الكلام» فضلا عن الفلسفات الوافدة على حضارة الإسلام . . وهؤلاء هم الذين يطلق عليهم - أحيانا : «أهل الحديث» ، للاشتغالهم بصناعة المأثور وعلوم الرواية ، ورفضهم علوم النظر العقلى . .

وإمام هذه المدرسة ، هو أبو عبدالله أحمد بن حنبل [٦٦٤ - ٢٤١ هـ ٧٨٠ - ٥٨٥م] . . وفيها نجد أبرز الأئمة الذين اشتغلوا بصناعة الرواية وعلومها ، من مثل : ابن راهويه [٣٨٦ هـ ٨٥٢ م] - إمام علم الجرح والتعديل - وأصحاب الصحاح والجوامع والمسانيد : البخارى [٣٥٦ هـ ٧٨٠م] ، وأبو داود [٣٧٥ هـ ٨٨٨ م] ، والدارمي [٣٨٠ هـ ٨٩٣ م] ، والطبراني [٣٦٠ هـ ٩٧١ م] ، والبيهقي [٣٥٠ هـ ٩٧١ م] . . الخ . . الخ . .

ولقد تطورت هذه المدرسة - في مرحلة ابن تيمية [٦٦١ - ٧٢٨ مـ ٧٢٨ - ١٢٦٣ م. ١٢٦٣ - ١٢٦٣ م. ١٢٩٣ م. ١٢٩٠ م. ١٣٥٠ م. ١٣٥٠ م. ١٣٥٠ م. أدوات النظر العقلى ، وإن ظلت الغلبة والأولوية ، عندها للنصوص والمأثورات . .

فالمنهاج النصوصي ، لهؤلاء السلفيين ، قد صاغه الإمام أحمد ابن حنبل- شعرًا - قال فيه :

دين النبى محمد أثار نعم المطية للفتى الأخبار لا تُخدعن عن الحديث وأهله فالرأى ليل والحديث نهار وعبر عنه أحد أعلامهم - شعرا أيضا - فقال : العلم: قال الله قال رسوله ما العلم نَصْبُكُ للخلاف سفاهة كلا، ولاردُ النصوص تعمدا

حذرا من التجسيم والتشبيه وعن هذا المنهاج يعبر ابن القيم ، فيقول : «إن النصوص محيطة بأحكام الحوادث ، ولم يُحلَّنَا الله ولا رسوله على رأى ولا قياس . . وإن الشريعة لم تُحوجنا إلى قياس قط ، وإن فيها غنية عن كل رأى وقياس وسياسة واستحسان ، ولكن ذلك مشروط بفهم يؤتيه الله عبده فيها "

قال الصحابة ، ليس خُلّف فيه

بين النصوص وبين رأى سفيه

فلقد ظل النص وحده هو المرجع عند هؤلاء السلفيين . .

لكن التطور قد أصاب هذا المنهاج النصوصي - في مرحلة ابن تيمية وابن القيم - فحدث إعمال الفهم والعقل في النصوص ، دون الاكتفاء بالوقوف عند ظواهر هذه النصوص . .

ولقد كان غلو هؤلاء السلفيين في الانحياز إلى «النص» وحده ، ثمرة لعوامل كثيرة ، منها مخافة غلو مضاد انحاز أهله - وهم فلاسفة العقلانية اليونانية ، من المشائين - إلى عقلانية غير مضبوطة بالنص الديني . . وأيضا النزعة الصوفية الباطنية الإشراقية ، التي انحازت إلى الذوق والحدس ، دونما ضابط من النص ولا من العقل . .

ولأن هذه النزعات جميعها - النصوصية منها والعقلانية والباطنية - قد شابها قدر ، كثير أو قليل ، من الغلو ، فلقد ظلت عاجزة عن استقطاب جمهور الأمة ، وانحاز هذا الجمهور إلى النزعـة الوسطية في السلفية ، تلك التي جمعت بين «النقل»

و«العقل»، ووازنت بينهما، وهي «الأشعرية»، التي أسسها إمامها أبو الحسن الأشعري، على بن إسماعيل [٢٦٠ – ٣٢٤ هـ ٣٧٤ – ٩٣٦ م] ... ففي هذه المدرسة – من مدارس السلفيين اجتمع النقل والمأثور مع النظر العقلى والاشتغال بعلم الكلام – الذي حرّم السلفيون النصوصيون الاشتعال به – مع علم أصول الفقه – الذي عثل فلسفة العقلانية الإسلامية في التشريع – ثم تطورت هذه المدرسة – بعد مرحلة التأسيس – على يد كوكبة من أثمتها، في مقدمتهم الباقلاني، أبو بكر محمد بن أبي الطيب [٣٥٤ هـ – ١٠١٣ م] وإمام الحرمين، الجويني، أبو المعالى عبد الملك بن عبدالله بن يوسف الحرمين، الجويني، أبو المعالى عبد الملك بن عبدالله بن يوسف العزالي عبد الملك من عبدالله بن يوسف العزالي عبد الملك من عبدالله بن يوسف المرادي على المنادي عبد الملك المن عبدالله العزالي عبد المدادي عبد المدادي العزالي عبد المدادي عبد المدادي العزالي عبد المدادي العزالي عبد المدادي المدادي المدادي المدادي عبد المدادي المدادي المدادي المدادي العبد المدادي المدا

وعلى امتداد تاريخ الحضارة الإسلامية ، ظلت هذه الصورة وهذه الموازنة . . ملحوظة في مدارس ومذاهب السلفيين . . فالنزعة النصوصية تمثلها في عصرنا الحديث وواقعنا المعاصر دعوة الشيخ محمد بن عبد الوهاب [١١٦٥ - ١٢٠٦ هـ ١٧٠٢ - ١٧٩٢ م] - «الوهابية» ، بينما لا تزال «الأشعرية» - الممثلة «للعقلانية - النصوصية» - تستقطب جمهور المسلمين (١) .

<sup>(</sup>١) مراجع:

 <sup>(</sup>۱) (عقائد السلف) للإمام أحمد بن حنيل ، وابن قنيبة ، وعثمان الدارمي . جمعها ونشرها : د . على سامي النشار ، ود ، عمار الطالبي ، طبعة الإسكندرية سنة ١٩٧١ م .
 (۲) [إعلام الموقعين] لابن القيم . طبعة بيروت سنة ١٩٧٣ م .

<sup>(</sup>٣) [مقالات الإسلاميين] للأشعرى . تحقيق : محمد محيي الدين عبد الحميد . طبعة القاهرة سنة ١٩٦٩م .

<sup>(</sup>٤) [تيارات الفكر الإسلامي] للدكتور محمد عمارة . طبعة القاهرة سنة ١٩٩٨م .



ويقال لهم « أهل السُّنَة والجماعة» . . والمراد بهم من عدا الشيعة والخوارج من فرق الإسلام ، لتأسيهم بسنة الرسول ، والخوارج من فرق الإسلام ، لتأسيهم بسنة الرسول ، وطريقته ، ولاجتماع الأمة على أصول مذهبهم ، رغم التمايز في الفروع والتفاصيل . .

وفى إطار أهل السنة يتمايز قصيلان: «أهل الحديث» الذين مالوا إلى «المأثور» من السنة - [انظر: «أهل الحديث»] - . . و «الأشعرية» الذين وازنوا بين «المأثور» وبين «الرأى» ، فتوسطوا ، فى «التأويل» ، بين منكريه وبين المغالين فيه - [انظر «الأشعرية»] - . . .

والأشعرية - ومعهم «الماتريدية» - الذين لا يتميزون عنهم كثيرا - هي الفرقة التي تبعها جمهور الأمة . . فهم الأقرب إلى جداره التسمية بأهل السنة والجماعة . . وهم قد استقطبوا جمهور الأمة - في الأصول والفروع - لقربهم من منهاج الوسطية الإسلامية ، الذي هو خصيصة فلسفة الإسلام وحضارته . . فهم مع «التنزيه» للذات الإلهية - في مسألة الصفات - على نحو من التصور الوسط بين «التعطيل» وبين «التجسيم والتجسيد والشبيه» . .

وهم مع «علم الكلام» ، على نحو توسط بين أهل الحديث وأهل الاعتزال . . وهم مع عقلانية متوسطة بين غلو الفلاسفة وتنكر أهل الحديث . .

وهم – في القدر – مع نظرية «الكسب» – التي تثبت للإنسان قدرة تتوسط بين «الجبر الخالص» وبين «التفويض الكامل» . .

وكذلك كان توسطهم في كل المشكلات التي تناقض فيها رأى أهل الحديث ورأى المعتزلة على نحو حاد (١١) .



<sup>(</sup>١) مراجع:

<sup>(</sup>١) [مقالات الإسلاميين] للأشعري - طبعة القاهرة سنة ١٩٦٩ م .

<sup>(</sup>٢) [تيارات الفكر الإسلامي] للدكتور محمد عمارة - طبعة القاهرة سنة ١٩٩١ م -



هى أكثر الفرق الإسلامية جمهورا بين المسلمين . . حتى ليطلق عليها . في أحيان كثيرة : أهل السنة . . أو أهل السنة والجماعة .

ولقد اشتهرت هذه الفرقة باسم «الأشعرية» ، نسبة إلى إمامها الأول والمؤسس: الأشعرى ، أبو الحسن ، على بن إسماعيل بن إسحاق بن سالم بن إسماعيل بن عبدالله بن موسى بن بلال بن أبى موسى الأشعرى [٢٦٠ - ٣٢٤ هـ ٣٨٧ - ٩٣٦ م] . وكان الأشعرى - الذي ولد ونشأ في البصرة - حاضرة الفكر الاعتزالي - في بداية حياته معتزليا . .

لكنه خرج على المعتزلة أواخر القرن الهجرى الثالث . . ثم قضى نحو ربع قرن في محاورتهم ، وفي تأسيس المذهب الجديد . .

ولقد كان المناخ الفكرى الذى أثمر هذا التحول وهذه النشأة للمذهب الجديد ، قد تميز بسيادة الاستقطاب الحاد بين «العقلانية - الاعتزالية» - التي كانت قد مالت بعض الميل عن توسطها الأول بتأثير الفلسفة اليونانية ، التي اكتمل حضورها -بعد ترجمتها للعربية - في القرن الثالث الهجرى . . الاستقطاب الحاد بين هذه «العقلانية - الاعتزالية» وبين «النصوصية - الحَـرْفيـة» لأهل الحديث . . الذين ازدادوا جـمـودا على ظواهر النصوص بمقدار ما أحدثت الفلسفة اليونانية في الحياة الفكرية الإسلامية من تأثيرات : . . .

فى ظل هذا الاستقطاب الحاد كانت الحياة الفكرية الإسلامية بحاجة إلى من يذكر علماء الأمة وجمهورها بالوسطية الإسلامية ، التي تنقذ العقلانية من الميل نحو مذهب اليونان فيها! . .

وتنقذ النصوص من الوقوف عند ظواهرها! . . فكان الأشعرى هو إمام هذا الإنجاز . . وكانت الأشعرية هي صورة الوسطية الإسلامية في ذلك المناخ وفي تلك الملابسات . .

ولقد نجحت الأشعرية في تقديم صورة جديدة للوسطية الإسلامية ، كسرت حدة الاستقطاب «الاعتزالي - السلفي - الحرفي» ، واست دعت سمات عديدة من المذهبين ، فألفت بينها . . وكان نجاحها الأعظم في تحقيق وحدة جمهور الأمة حول هذا الاتجاه . .

● لقد رأت أن المعتزلة قد غلوا في «التنزيه» إلى حد «التعطيل» . وأن «الحشوية» - العاجزين عن تجاوز ظواهر النصوص - قد بلغوا في «التشبيه» إلى حد «التجسيد والتجسيم» فسلكت بين السبيلين طريقا وسطا . . يشبت للذات الالهية الصفات التي وصف بها ذاته ، ولكن مع ضبط العبارات بالضوابط التي تصرف المعنى عن «التجسيم والتجسيد» .

- ورأت إحجام الفقهاء عن علم الكلام كراهة في المعتزلة ، الذين أسسوه! . . كما رأت إهمال المتكلمين لمنهج أصول الفقه الذي أبدعه خصوم الاعتزال: . . فجمعت الأشعرية بين الفقه وأصوله وبين علم اللكلام . .
- ورأت الأشعرية نفور «السلفية النصوصية» من أدوات النظر العقلى . . وميل الفلاسفة إلى العقل على حساب النقل . . فأرادت التوسط بين العقل والنقل ، على نحو أعلى سلطان النقل على العقل في كثير من الأحيان! . . لأن الخطر الماثل كان في رأيها هو خطر الاعتزال ، الذي هضم حق النقل لحساب العقل! . .
- ورأت «الجبرية الخُلُص» أصحاب الجبر المحض قد أنكروا أن يكون للعبد شيء في أفعاله فهو عندهم كالريشة في مهب الريح! بينما المعتزلة يقولون إنه خالق أفعاله ، على سبيل الحقيقة لا المجاز!.. فتقدمت الأشعرية بنظرية «الكسب» طريقا وسطا بين الفريقين ، وفيه حاولت التمييز بين «الفعل الجبري» وبين «الفعل الاختياري» للإنسان . وأثبتت للإنسان «قدرة» و «استطاعة» مع الفعل . . مع التحفظ على هذه «القدرة» و «الاستطاعة» بالقول إن تأثيرها لا يرقى إلى درجة الخلق والإحداث! . .
  - ورأت الأشعرية أن «المشبهة» يشبتون «رؤية الناس لله بالأبصار» ، على نحو يؤدى إلى تحديد الذات الإلهية وتجسيمها وتجسيدها . . بينما المعتزلة ينكرون الرؤية البصرية بإطلاق . . فحاولت التوسط بين المذهبين ، فقالت برؤية بصرية من غير تحديد ولا تجسيم ! . .

- ورأت الأشعرية أن «الحشوية» من «السلفين النصوصيين» يقولون بقدم القرآن ، معنى وحروفا وأصواتا . .
   بينما المعتزلة يقولون إنه مخلوق . . فتوسطت بينهما فقالت بقدم الكلام النفسى ، وبحدوث الحروف والأصوات ! . .
- وفى تفسير الآيات التى تتحدث فى حق الله سبحانه وتعالى عن «الوجه» و «اليد» و «الجيء» و «الاستواء» . . رأت الأشعرية إحجام «السلفية النصوصية» عن التأويل ، وذلك دون تفويض فى معناها ، أو تنزيه لله عن شبه الخلوقات . . بينما أكثر المعتزلة وبالغوا فى تأويل هذه الآيات . . فحاولت التوسط بين النهجين ، بإثبات «الوجه» و «اليد» و «الجيء» و «الاستواء» ، ولكن بلا «كيف» . . فاختارت «الإثبات» دون «التشبيه»! . .
- ●ورأت الأشعرية غلو «السلفية النصوصية» في رفضها أن يكون «العقل» مصدرا للمعرفة الدينية . . وغلو المعتزلة في الركون إليه ، حتى لقد قال فريق منها «بالشريعة العقلية» . . فسلمت بالعقل ، كمصدر من مصادر المعرفة ، مع اختصاص الوحى بالمرجعية في «الوجوب» و «التكليف»! . .

هكذا . . وعلى هذا النحو ، صاغ أبو الحسن الأشعرى معالم الوسطية الأشعرية ، التي برزت في مناخ الاستقطاب «الاعتزالي - السلفي» ، فجمعت جمهور الأمة وحققت وحدتها . .



هم - فى الأخبار - : أهل الرواية والجمع لحديث رسول الله ، وفى علم الكلام : التيار الذى جعل النصوص المرجع الوحيد للدين ، مع رفض «الرأى» و «العقل» و «القياس» و «التأويل» ، وغيرها من أدوات النظر العقلى - رفض أن تكون لها مرجعية أو مدخل فى المعوفة الدينية . . بل لقد رفضوا ، فى أحيان كثيرة ، أن يكون للنظر العقلى مدخل فى سبر أغوار النصوص ، وفضلوا الوقوف عند ظواهرها ، أو قريبا من هذه الظواهر! . .

ولقد كان العصر العباسى هو الحقبة التى تبلورت فيها هذه المدرسة الكلامية ، بزعامة إمامها أبو عبدالله أحمد بن حنبل [٦٤٤ - ٢٤١ هـ ٧٨٠ - ٨٥٥ م] . .

ولقد صاغ الإمام أحمد بن حنبل أصول هذا «المنهاج النصوصى» الخمسة . . والتي عرضها ابن القيم [٦٩١ - ٧٥١هـ ١٢٩٢ - ١٣٥٠م] بهذا الترتيب :

«الأصل الأول: النصوص . . والأصل الثانى: ما أفتى به الصحابة . . والأصل الثالث: إذا اختلف الصحابة تخير من أقوالهم . . والأصل الرابع: الأخذ بالمرسل والحديث الضعيف ، وتقديمهما على «الرأى» و «القياس» . . والأصل الخامس: القياس للضرورة . .» كما صاغ الإمام أحمد هذا المنهج شعرا ، فقال:

دين النبى محمد آثار نعم المطية للفتى الأخبار لا تُخدعن عن الحديث وأهله فالرأى ليل والحديث نهار ولربما جهل الفتى طرق الهدى والشمس طالعة لها أنوار وبتطبيق هذا المنهج ، في ميدان العقيدة ، أثمر هذه المعالم في الاعتقاد :

الإيمان : قول وعمل . . وهو يزيد وينقص ، تبعا لنقاء العقيدة
 أو شوبها ، وتبعا لزيادة العمل أو نقصانه .

ب - والقرآن: كلام الله ، وفقط . . فليس بمخلوق - كما تقول المعتزلة - وليس شريكا في قِدَمه كما يُلْزِمُ المعتزلة نُفَاةَ القول بخلق القرآن .

ج- وصفات الله: سبحانه وتعالى ، التى وصف بها نفسه ، وأثبتها لذاته ، نصفه بها ونثبتها لذاته ، على النحو الذى وردت عليه في النصوص المأثورة ، لانلجأ في بحشها إلى «رأى» أو «تأويل» . .

د-وعالم الغيب: لا ينبغى أن نخوض فى بحث شىء منه ، بل
 يجب أن نفوض حقيقة علمه إلى الله سبحانه . .

هـ وروية أهل الجنة لله: عقيدة حق يجب أن يؤمن بها المؤمن ، دون «تأويل» أو «تمثيل» كما وردت بها ظواهر النصوص . .

و - وعلم الكلام: منكر ، منكر! . . الاشتغال به منكر ، وأخذ العقائد بأدلته منكر . . بل ومجالسة أهله منكر ، مهما كان دفاعهم به عن الإسلام . . ز-والقضاء والقدر: لا يكتمل الإيمان بدون الاعتقاد بهما . .
 وهما من الله ، سبحانه وتعالى .

ح - والذنوب الكبائر: لا تجعل المؤمن كافرا ، ولا تخلده في النار ،
 على عكس قول الخوارج في الأمرين ، وقول المعتزلة في الثاني . .

ط- وخلافات الصحابة: لا يصح الخوض فيها ، بل يجب العدول عن ذكرها ، والوقوف عند محاسنهم وفضائلهم . .

ى - وترتيب الخلفاء الراشدين في الفضل: وفق ترتيبهم في تولِّي الخُلافة . .

ك- وطاعة ولى الأمر: واجبة حتى ولو كان فاجرا فاسقا ، والخروج عليه منكر ، لما يجلبه ذلك من الأخطار ، وما يعطله من مصالح الناس في حياتهم اليومية . .

ل- والفرائض . والمعاملات . والجهاد : نؤديها وغارسها على النحو الذي جاءت به النصوص في القرآن والسنة . وكما شهدت «الأشعرية» - بعد مرحلة التأسيس - تطورا مثله الغزالي والباقلاني والجويني - فلقد مثل ابن تيمية [٦٦٦ - ٧٢٨ هـ الباقلاني والجويني - فلقد مثل ابن تيمية [٦٦١ - ٧٢٨ هـ المرسة أهل الحديث ، زادت فيها جرعة العقلانية الإسلامية ، عندما أصبح الخطر الأكبر على الفكر الإسلامي هو الجمود والتقليد . . وليس الاعتزال المشبع بالفسلفة اليونانية ، كما كان الحال على عهد الإمام أحمد بن حنبل .

وتعد الوهابية - المنسوبة إلى الشيخ محمد بن عبد الوهاب [ ١١١٥ - ١٢٠٦ هـ ١٧٩٣ - ١٧٩٢ م] امتدادا لمدرسة أهل الحديث ، تناسب مع التحديات والآفاق التي حكمت أوضاع بادية نجد ، في شبه الجزيرة العربية ، في القرن الثاني عشر الهجرى - الثامن عشر الميلادي (١) -



<sup>(</sup>۱) مراجع:

<sup>(</sup>١) [إعلام الموقعين] لابن القيم . طبعة بيروت سنة ١٩٧٣ م -

 <sup>(</sup>٢) [تيارات الفكر الإسلامي] للدكتور محمد عمارة - طبعة دار الشروق - القاهرة سنة
 ١٩٩٠.



الحَسْويَّة - بفتح الحاء وسكون الشين - وقد تفتح وتضم - وكسر الواو وتشديد الياء مفتوحة - من الحَشْو- : بمعنى : مالا فائدة فيه! .

ولقد أطلق هذا المصطلح - الحَشْوِيَّة - أو أهل الحَشْو - في علم الكلام الإسلامي كصفة تحقير وأزدراء على الذين قصرت بهم مداركهم العقلية عن التفلسف والتقدم في صناعة الحكمة ، فوقفوا عند ظواهر النصوص ، عاجزين عن إدراك أسرارها . . ومن ثم فإنهم - وخاصة في النصوص الموهمة ظواهرها للتشبيه والتجسيد والتجسيد والتجسيد الله سبحانه وتعالى قد عجزوا عن التجريد والتنزيه للذات اللإلهية ، فكانوا ، لذلك ، مشبهة ومجسمة . .

وفى تراث المعتزلة - وهم فرسان العقلانية الإسلامية - نراهم يعممون إطلاق مصطلح «الحُشُّويَّة» على «أهل الحديث» ، لإحجامهم عن «التأويل» للنصوص الموهم ظاهرها للتجسيم والتشبيه . .

 ولكن «بلا كيف» ، أي على نحو مغاير لما لهذه الجوارح والصفات من شكل وجسم في الخلوقات والمحدثات! . .

وهناك اتفاق في إطلاق مصطلح «الحشوية» و «أهل الحَشْو» على الذين يؤدى بهم التمسك بظواهر النصوص إلى القول بالتجسيم والتجسيد والتحيز في المكان بالنسبة للذات الإلهية . . واتفاق على أن القائلين بذلك هم من الفرق الضالة . .

وفى تعريف الإمام تاج الدين السبكى (٧٢٧ - ٧٧١ هـ ١٣٣٧ م - ١٣٧٠م] لهذه الطائفة يقول عنها : «الحشوية : طائفة ضلوا عن سواء السبيل ، يُجرون أيات الله على ظاهرها ، ويعتقدون أنه المراد . .»

ثم نراه يعلل إطلاق هذا المصطلح - الحَشوية - بفتح الشين - فيقول: «سموا بذلك لأنهم كانوا في حلقة الحسن البصرى ٢١١ - ١١هـ ١٤٢ - ٧٢٨ م] فوجدهم يتكلمون كلاما ، فقال: ردوا هؤلاء إلى حشاء الحلقة . فنسبوا إلى حشاء ، فهم حَشَوية ، بفتح الشين»!

بينما يعلل آخرون تسميتهم بالحشوية لعلاقة التجسيم بالجسم، والجسم حَشُو، فالنسبة إلى الحَشُو . . ولذلك فهم حَشُويَّة -بسكون الشين - . .

وهناك آراء شاذة في تعليل هذه التسمية بهذا المصطلح ، يرى أصحابها أن المراد بالحشو هو الدّين ، لأن مصدره الكتاب والسنة ، وهما واسطة بين الله ورسوله وبين الناس . . والواسطة في الشيء هي حَشّوه ؟!

وإذا كان «الحَشْو» - في الأفكار والمعانى - هو الزائد الذي لا معنى له ولا داعى لوجوده . . فإن الخَشْويَّة - في الفرق الإسلامية - على أصح الآراء وأكثرها منطقية - هم الذين قصرت بهم مداركهم العقلية عن أن يبدعوا ما هو مفيد . . فوقفوا عند ظواهر النصوص وقوف العامة ، حتى لقد وقعوا في مستنقع التجسيم والتشبيه والتجسيد بحق الذات الإلهية ، عندما عجزوا عن التجريد والتأويل والتنزيه (١) .



<sup>(</sup>١) مراجع:

<sup>(</sup>١) [كشاف اصطلاحات الفنون] للتهانوي - طبعة الهند سنة ١٨٩٢ م .

 <sup>(</sup>٢) [تيارات الفكر الإسلامي] للدكتور محمد عمارة - طبعة بيروت سنة ١٩٨٥ م .



ويسمون بـ «المحكَّمة» - لقولهم: لا حكم إلا لله - . . وبـ «الشُّراة» - لقولهم إنهم اشتروا الأخرة بالأولى - الدنيا - . . والشُّرة بأرواحهم و «بالحرورية» - لاجتماعهم أولا بـ «حروراء» - على مقربة من «الكوفة» - . . لكن غلبت عليهم تسمية «الخوارج» - التى لم يختاروها هم لأنفسهم ابتداء ؟! . .

والخوارج هم أولى الفرق الإسلامية التي تبلورت في مجرى الصراع الذي دار حول الخلافة ، وحول الموقف من قتلة عثمان بن عفان ، والذي بلغ حد القتال بين أنصار على بن أبي طالب ومعاوية بن أبي سفيان . . فبعد التحكيم الذي أعقب وقف القتال في موقعة «صفين» [۳۷ هـ ۲۵۷ م] رفض فريق من أنصار الإمام على نتائج هذا التحكيم ، وحكموا بكفر من قبلوا به ، وأعلنوا الحرب على طرفي الصراع . .

ولقد مثل الخوارج ، في التاريخ الإسلامي : «ثورة مستمرة» ونزيفا داخليا ، أضعف الدولة الإسلامية ، دون أن يتمكنوا من إقامة دولة مستقرة لفرقتهم طوال هذا التاريخ . .

وكما جمعتهم «مبادئ ومقولات» . . فلقد فرقت صفوفهم «مسائل» ، جعلتهم ينقسمون إلى فرق بلغ تعدادها ، عند بعض المؤرخين ، سبعا وعشرين فرقة . .

لقد اجتمعوا جميعا على :

١ - أن الخلافة لمن تجتمع فيه شروطها ، عربيا كان أو أعجميا ، قرشيا كان أو غير قرشى . وكان أول أمرائهم أزديا - غير قرشى - وهو عبدالله بن وهب الراسبي [٣٨ هـ - ١٥٨ م] . . وكذلك كان أغلب أمرائهم من غير قريش .

٢ - وفى الثورة إجتمعوا على نظرية «الثورة المستمرة» . . فمتى بلغ الثوار أربعين ثائرا «وجب» عليهم الخروج ، وكانوا على «حد الشراء» - شراء الجنة بأرواحهم - . .

٣ - وفي تقويم التاريخ الإسلامي : يتولون خلافة أبي بكر وعمر . . وخلافة عثمان قبل أحداث سنوات حكمه الأخيرة . . وخلافة على قبل التحكيم - مع البراءة من عثمان وعلى بعد الأحداث والتحكيم . . ومع البراءة من بنى أمية - خلا عمر بن عبد العزيز - ومن بنى العباس . .

 ٤ - وفى طريق تعيين الخليفة والإمام: هم مع الشورى والاختيار والبيعة ، ككل أهل السنة . . وضد نظرية «النص . . والتعيين»
 التى يقول بها الشيعة .

وفى مرتكبى الذنوب الكبائر : يقولون بكفرهم وخلودهم
 فى النار ، إن ماتوا غير تائبين منها . .

٦ - وفى «العدل» - مبحث «الحرية . . والاختيار» - انحاز الخوارج إلى حرية الإنسان واختياره ، ضد الفكر الجبرى . .

٧ - وفي «التوحيد» : كانوا مع تنزيه الذات الإلهية عن مشابهة

المحدثات ، ومع نفى مغايرة صفات الله لذاته ، أو زيادتها على الذات . . ولقد أدى نفيهم قدم الصفات ، كى لا يتعدد القدماء . . أدى ذلك إلى نفيهم قدم «الكلمة» ، فقالوا - كالمعتزلة - بخلق القرآن .

٨ - وفى الوعد والوعيد : قالوا بصدق وعد الله للمطيع . .
 وصدق وعيده للعاصى . . دون تخلف الوعد أو الوعيد لسبب من
 الأسباب .

٩ - وفي الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر: قالوا بوجوب إقامة
 هذه الفريضة - التي هي جماع الفكر السياسي الإسلامي إقامتها ولو بالثورة ، لتغيير المنكر وإزالة نظم الجور والفساد . .

أما الفِرَق التي انقسموا إليها . . فلقد اشتهر منها :

١ - الأزارقة . . ب - والنجدات . .

جـ - والإباضية . . د - والصفرية . .

ولقد بقيت منهم ، حتى الآن ، بقايا من الإباضية ، في عُمان . . و وتونس . . وزنجبار . . مع تطور في الفقه . . وابتعاد عن نظرية الأوائل في الثورة والخروج (١)

<sup>(1)</sup> acl = 3

<sup>(</sup>١) [الكامل] للمبرد - طبعة دمشق سنة ١٩٧٢ م .

 <sup>(</sup>۲) [تيارات الفكر الإسلامي] للدكتور محمد عمارة - طبعة دار الشروق- القاهرة سنة ۱۹۹۱ م



إحدى فرق الخوارج . . تنسب إلى زعيمها نجدة بن عامر الحنفى – الحرورى – [٣٦ – ٧٢ هـ ٢٥٦ – ١٩٦ م] . . تكونت بعد انقسام الخوارج إلى فرق [٦٤ هـ – ٦٨٤ م] . .

والنجدات يتفقون مع كل الخوارج في أمور ويتميزون بأمور . . فجميع فرقهم متفقة على أن :

 ١ - الخلافة والإمامة يتولاها من توفرت فيه شروطها ، عربيا كان أم أعجميا ، قرشيا كان أم غير قرشى . .

 ٢ - والثورة فريضة ضد أئمة الجور والضعف والفساد . . ووجوبها فرع عن فريضة الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر .

٣ - وهم يتولون أبا بكر وعمر . . وعثمان بن عفان قبل الأحداث التي أحدثها في السنوات الأخيرة من حكمه ، ويبرأون منه فيها وبسببها . . ويتولون على بن أبى طالب فيما سبق «التحكيم» بينه وبين معاوية بن أبى سفيان ، ويبرأون منه بسببه وفيما بعده . .

٤ - وطريق الخلافة هو الشورى والاختيار والبيعة من ممثلى
 الأمة . .

٥ - والإنسان حر مختار . .

٦ - والله ، سبحانه وتعالى ، منزه عن مماثلة ومشابهة المخلوقات
 والمحدثات . .

فى هذه المقولات والأصول تتفق النجدات مع فرق الخوارج الأخرى . . ثم ينفردون عنهم بأمور ، أهمها أن الدين أمران ، هما : أ - معرفة الله ، سبحانه ، ومعرفة رسوله ، ولله ، وتحريم دماء المسلمين وأموالهم ،

ب - والإقرار بما جاء من عند الله جملة . . أما تفاصيل الحلال
 والحرام والشرائع فالجاهل بها معذور .

كما تنفرد النجدات ، في الفكر السياسي ، بالقول إن «الدولة» - أي الإمامة والخلافة - واجبة بالعقل ، وليس بالشرع . . فإقامتها معللة بالحكْمة الغائية منها ، وليست تَعبدية ، فإذا قام العدل والتناصف بين الناس ، دون دولة ، لا تجب عليهم إقامتها . . واستندوا في رأيهم هذا إلى عدم وجود نص في الكتاب والسنة يوجب الإمامة والخلافة . . وغيبة النص المتواتر لا تجعل الإجماع على إقامتها شرعيا ، لأن شرعية الاجماع تقتضي استناده إلى نص شرعي . .

والشهرستاني [۷۹] - ۵۶۸ هـ ۱۰۸۳ - ۱۱۵۳ م] - وهو أدق من وعى حقيقة مذهبهم هذا - يتحدث عنه فيقول: لقد رأوا «أن الإمامة غير واجبة في الشرع وجوبا لو امتنعت الأمة عن ذلك استحقوا اللوم والعقاب، بل هي مبنية على معاملات الناس، فإن تعادلوا وتعاونوا وتناصروا على البر والتقوى، واشتغل كل واحد من المكلفين بواجبه وتكليفه ، استغنوا عن الإمام ومتابعته ، فإن كل واحد من المجتهدين مثل صاحبه في الدين والإسلام والعلم والاجتهاد ، والناس كأسنان المشط . . فمن أين يلزم وجوب الطاعة لمن هو مثله؟!» .

وهذه النظرية في «الدولة» تشبهها نظريات حديثة تتنبأ بذبول «الدولة» وزوالها في مراحل قادمة من مستقبل التطور الإنساني<sup>(١)</sup>!.



<sup>(</sup>۱) مراجع:

<sup>(</sup>١) [تاريخ الطبرى جـ ٥ ، ٦ . طبعة دار المعارف . القاهرة .

<sup>(</sup>٢) [تيارات الفكر الإسلامي] للدكتور محمد عمارة - طبعة دار الشروق - الفاهرة . سنة ١٩٩١م .



واحدة من أهم فرق الخوارج ، تنسب إلى زعيمها نافع بن الأزرق ابن قيس الحنفي الحروري [٦٥ هـ ٦٨٥م]

وهم - ككل الخوارج - يرون :

- الإمامة والخلافة فيمن تتوفر فيه شروطها ، بصرف النظر عن
   جنسه وعن قبيلته . . فلا يشترطون في الخليفة عروبة ولا قرشية . .
- وطريق الإمامة الشورى والاختيار والبيعة . . فيرفضون قول
   الشيعة إنها بالنص والتعيين من الله سبحانه وتعالى .
- ويتولون ويوالون أبا بكر الصديق وعمر بن الخطاب ، كخلفاء راشدين . . وكذلك عشمان بن عفان في السنوات الأولى من عهده . . ويبرأون منه في السنوات السبع الأخيرة من حكمه ، لما يرون فيها من أحداث مخالفة لرشادة الخلافة ومنهجها . . ومثل ذلك موقفهم من الإمام على بن أبي طالب ، يتولونه فيما قبل «التحكيم» بينه وبين معاوية عقب موقعة صفين ، ثم يبرأون منه بعد التحكيم . .

• ويبرأون من الدولة الأموية ، باعتبارها اغتصابا للخلافة ،

ويرون في خلفائها مرتكبين للذنوب الكبائر ومصرين عليها - أي كفارا - . .

- ويغالون في الحكم على مرتكب الكبائر ، المصر عليها ، الذي يوت دون توبة منها ، في قولون بكفره ، وبخلوده في النار . . على حين قال البعض بإيمانه ، والبعض بنفاقه ، والبعض بفسقه وبأنه في منزلة وسط بين منزلتي الكفر والإيمان ، مع خلوده في النار . − والكفر عندهم منه ما هو «كفر شرك» . . ومنه ما هو «كفر نعمة» ، أي جحود لأنعم الله .
- ويقولون بحرية الإنسان واختياره ، رافضين «الجبر» الذي كان الفكر التبريري للمتغيرات التي أحدثها الأمويون في نظام الحكم الإسلامي . . .
- ويشددون على فريضة الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر،
   وينطلقون منها إلى مايمكن تسميته نظرية «الثورة المستمرة» وتجريد
   السيف ضد ولاة الجور والضعف والفسق . .

فعندهم أن الشورة تجب إذا بلغ عدد الشائرين أربعين رجلا -وهذا هو «حد الشّراء» ، أى الذين اشتروا الجنة عندما باعوا أرواحهم - . . أما إذا بلغ الثوار ما فوق الشلاثة ودون الأربعين ، فهم على «حد الدفاع» - يقفون من أعدائهم موقف الدفاع ، لا موقف الخروج - . . فإن كان العدد أقل من الشلاثة جاز لهم «القعود» - وكانوا على «مسلك الكتمان» - . . أما في حالة قيام «دولتهم» فإنهم يكونون عندئذ على «حد الظهور» . . فمراتبهم من الثورة والسلطة تتراوح ما بين : «مسلك الكتمان» ، و «حد الدفاع» ، و«حد - الشَّراء» ، و «حد الظهور» .

وكانت ثورة الأزارقة - بالبصرة وما حولها - أهم أسباب إضعاف الدولة الأموية ، والتي أفضت إلى سقوطها في يد العباسيين بواسطة الجند الخراسانيين<sup>(١)</sup> .



<sup>(</sup>١) مراجع:

<sup>(</sup>١) [تاريخ الطبرى] جـ ٥ .طبعة دار المعارف – القاهرة – .

<sup>(</sup>٢) [تيارات الفكر الإسلامي] للدكتور محمد عمارة - طبعة القاهرة - سنة ١٩٩١م .



المعتزلة : واحدة من أبرز وأخطر وأقدم الفرق الإسلامية . . تبلورت ، كمدرسة فكرية ، ذات نظرية متميزة في الفكر الفلسفي الإسلامي أواخر القرن الهجري الأول . .

والاعتزال - الذي اشتق منه الاسم - المعتزلة - الذي اشتهرت به هذه الفرقة - يعنى: الانشقاق . فهذا التيار الفكرى بدأ ، بقيادة واصل بن عطاء الغزال ٨٠١ هـ ١٣١ هـ ١٩٩ - ٧٤٨ ما في صورة انشقاق وتميز عن مدرسة فكرية أوسع هي مدرسة «أهل العدل والتوحيد» ، التي كان يقودها - في البصرة - إمام عصره الحسن البصري ٢١١ - ١١٠ هـ ٢٤٢ - ٧٢٨ ما - فاحتفظ المعتزلة بأبرز المعالم الفكرية لأهل العدل والتوحيد . . مع التميز عنهم والاختلاف معهم في أصل واحد هو «المنزلة بين المنزلتين» . . . ولذلك ، فكثيرا ما يسمى المعتزلة - أيضا - بـ «أهل العدل والتوحيد» ! . . .

وفى إطار المعتزلة ، وعلى يدى أعلامهم ، تبلور فى علوم الخضارة العربية الإسلامية «علم الكلام» الذى مثل الفلسفة الإسلامية – فلسفة «التوحيد» – المتميزة عن فلسفات ذلك العصر ، التى مثلت مواريث اليونان والفرس والهنود فى ذلك التاريخ . . فكان علم الكلام الإسلامي ، الذي ارتاد المعتزلة ميدان إبداعه ، التجسيد لعقلانية إسلامية متميزة عن مذاهب الأم الأخرى في مجالات النظر العقلي والإبداع الفلسفي . .

ولقد تميز المناخ الفكرى الذى تبلور فيه الفكر الاعتزالي بعدد من التيارات التي مثلت تحديات فكرية وعملية دخل معها المعتزلة في عديد من المعارك والصراعات . . ومن أبرز هذه التحديات . .

أ - المؤسسات الفكرية واللاهوتية التي مثلت فلسفات وديانات
 البلاد التي دخلت في إطار الدولة الإسلامية بعد الفتوحات . .
 مؤسسات المسيحية واليهودية ومذاهب الفرس واليونان والهنود . .

ب - والتيار «النصوصى - الحرفى - الإسلامى» ، الذى فزع من «العقلانية اليونانية» - المتحللة من الوحى والنص - فتمسك بالنص وحده ، مهملا سبل النظر العقلى . . حتى لقد عجز عن مواجهة التيارات والمؤسسات المسلحة بهذه العقلانية اليونانية ، ومن ثم عجز عن نشر الإسلام في البلاد التي تميزت ثقافاتها بالمواريث الفكرية ذات الطابع العقلاني . . .

ج - وتيار «التشيع لآل البيت» الذي وإن أخذ في الفلسفة بقدر من العقلانية ، إلا أنه ، في الفكر السياسي - ونظرية «الإمامة»-قد وقع أسير المواريث الفارسية القديمة ، المحملة بمقاصد شعوبية معادية للعرب ، والغارقة في «نصوصية - حرفية» حول قضية «الإمامة» بالذات!... د - وفرقة الخوارج . . التي وإن تميزت بثورية في الفكر السياسي ، إلا أن «البداوة الفكرية» والاستغراق في الشورات والهبات والانتفاضات المستمرة قد أعجزتها عن الإبداع الفكري الذي كان الإسلام في أمس الحاجة إليه ، ليمثل تميزه الفلسفي ، في مناخ احتدم فيه الصراع الفكري ، بعد عصر الفتوحات ، وخاصة في ظلال المبدأ الإسلامي الا إكراه في الدين . .

فى هذا المناخ . . وفى مواجهة هذه التحديات الفكرية والسياسة ، تبلورت نظرية المعتزلة ، واكتمل نسقهم الفكرى ، الذى تمثل فى «الأصول الخمسة» ، التى كانت الإطار الجامع لكل من انتسب إلى هذا التيار . . وهذه الأصول الخمسة هى :

١-العدل: ويعنى ، فى فكر المعتزلة ، تقرير حرية الإنسان واختياره فى ميدان الأفعال الإنسانية المقدورة للإنسان . . ومن ثم تقرير مسئولية الإنسان عن أفعاله ، وعن نتائجها . . الأمر الذى يجعل حسابه وجزاءه على أفعاله عدلا إلهيا لاجور فيه . .

ولهذا الأصل من أصول الاعتزال بعد سياسى واسع النطاق... ذلك أن الفكر الجبرى ، الذى ينفى حرية الإنسان واختياره ، كان يُستخدم آنذاك لتبرير التحولات السياسية التى أخرجت الخلافة الإسلامية من إطار الشورى - التى تجسد الحرية الإنسانية - إلى دائرة «الملك العضود» . . الذى هو «وراثة» تنتقص من حرية الأمة فى تقرير نظامها السياسى وعلاقة الحاكم بالحكوم فى دولتها وقواعد توزيع السلطة الإدارية والثروة المالية بين رعيتها . . 7-التوحيد : ويعنى : تنزيه الذات الإلهية عن مماثلة أو مشابهة أى من الخلوقات والمحدثات وكل ما يدخل فى التصورات - فالله ليس كمثله شيء . . وكل ما خطر على بالك ، فالله ليس كذلك ! . .

ولقد كان لهذا الأصل - الذي بلغ بتصور المعتزلة للذات الإلهية قمة التنزيه والتجريد - أبعادا حضارية ، إلى جانب أبعاده الفلسفية والفكرية - فلقد كان مواجهة رافضة لكل مذاهب «التشبيه» و «التجسيد» و «الحلول» و «الاتحاد» التي طبعت لاهوت وفلسفات المسيحية واليهودية ومذاهب الفرس ونظريات التصوف والنزعات الإشراقية والغنوصية في ذلك التاريخ . . كان صياغة للتنزيه الإسلامي ، وتمييزا له عن مذاهب الحضارات الأخرى في تصور الذات الإلهية ، ومحاولة لتنقية الفكر الفلسفي الإسلامي من تأثيرات تلك المذاهب والتصورات . .

٦- الوعد والوعيد: ويعنى استحالة تخلف «وعد» الله للمؤمنين الطائعين بالنجاة والنعيم . . و «وعيده» للكافرين والعصاة بالخسران والجحيم .

ولقد كانت لهذا الأصل ، أيضا ، أبعاده السياسية . . فهو يربط بين «الإيمان» وبين «العصل» الذي يترجم عن هذا «الإيمان» . . الأمر الذي يعنى إدانة أهل الظلم والجور الذين حاولوا ، يومئذ ، الإضلات من هذه الإدانة بواسطة فكر «الإرجاء» ، الذي كان

يكتفى بـ «الإيمان» مرجئا تقييم «العمل» إلى يوم الدين! . . فكأن هذا الأصل - الوعد والوعيد - قد كان - هو الآخر - رفضا للفكرالذى رام أن تفلت النظم الجائرة من الإدانة في هذه الحياة الدنيا! . .

٤- المنزلة بين المنزلتين: ويعنى رفض موقف الخوارج ، الذى كان يحكم بـ «الكفر» على مرتكب الكبيرة من الذنوب ، إذا مات غير تائب منها . . ورفض موقف المرجئة ، الذى كان يحكم بـ «إيمان» مرتكب الكبيرة . . وكذلك رفض موقف الحسن البصرى فى هذه القضية . . وهو الذى كان يعتبر مرتكب الكبيرة «منافقًا» . .

لقد رفض المعتزلة هذه المواقف . . واعتبروا مرتكب الكبيرة «فاسقا» ، وقالوا إنه في منزلة ثالثة بين منزلتي «الكفر» و«الإيمان» ، وأنه مخلد في النار بدرجة دون درجات الكافرين . .

ولقد كان لهذا الأصل ، أيضا ، بعده السياسي . . فالجدل الذي كان قائما حول «مرتكب الكبيرة» قد فجرته التحولات السياسية التي غيرت فلسفة نظام الحكم في الخلافة الإسلامية من «الشورى» إلى «الملك العضود» ، والتي استبدلت الأثرة المالية بالعدالة الإسلامية والإيثار الإسلامي . . فالكبائر السياسية هي التي كان يدور حولها الجدل ، ونظم الجور هي التي كانت موضوعا للتقييم! . . .

- ٥- الأصر بالمعروف والنهى عن المنكر: وهو أكثر أصول المعتزلة ارتباطا بالفكر السياسي الذي صاغوه . . فتحت هذا الأصل يرد :
- وجوب اهتمام الإنسان بأمر الأمة والمجتمع والدولة وكل شئون العمران . . ووجوب الاشتغال بما يجلب المصالح للأمة ويدفع المفاسد عنها . . بما في ذلك تأييد العدل ومعارضة الجور . . وتنظيم التأييد والمعارضة في «الأمة» . . أي «الجماعة» . . التي تنهض بأداء هذه الفريضة الكفائية الاجتماعية الإسلامية . . [ولتكن منكم أمة يدعون إلى الخير ويأمرون بالمعروف وينهون عن المنكر] ال عمران ١٠٤ . .
  - ويرد: الموقف من وسائل التغيير لنظم الجور والعجز والفسق . وعلى وجه التحديد ، الموقف من استخدام القوة في هذا التغيير . . فعلى حين رفض الأشعرية وأهل الحديث تجريد السيف في عملية التغيير هذه . . وعلى حين اشترط الشيعة لجوازه ظهور «الإمام المعصوم» وقيادته لهذا التغيير . . وعلى حين أفرط الخوارج في استخدام القوة دون ضوابط تذكر . . كان موقف المعتزلة متميزا في وسطيته . . فهم يشترطون لتجريد السيف في عملية التغيير لنظم الجور: التحقق من أنها نظم جور ومنكر . . واستنفاد السبل الأخرى للتغيير . . والإعداد الذي يصل إلى حد «التمكن» ليكون النصر مؤكدا ، أو غالبا على الظن . . وذلك ضنا بالجهود والطاقات عن الضياع في التصردات التي لا تأتي إلا عزيد من الجور عن الضياع في التصردات التي لا تأتي إلا عزيد من الجور

والويلات! . . كما يشترطون اجتماع القوى الساعية إلى التغيير على «إمام» يختارونه بالشورى . . أى على «دولة» بديلة للدولة الظالمة التى يغيرون! . .

● ويرد - تحت هذا الأصل من أصول المعتزلة الخمسة - الممارسات السياسية التي نهضوا بها - سلمية كانت أو ثورية - فلقد عارضوا دولا . وأعانوا أخرى . وقاد وا ثورات . وأيدوا أخرى . . ولم يقفوا - في هذا الميدان - عند حدود النظر الفكرى المجرد . لأنهم كانوا ، منذ تبلور تنظيمهم تحت قيادة واصل بن عطاء ، تيارا فلسفيا ، ومعارضة سياسية ، وتوجها حضاريا . . وكان من أعلامهم : الثوار . . والزهاد . . والفلاسفة . . ورجال الدولة . . والعلماء المشتغلون بمختلف علوم النظر وعلوم التجريب . .

لقد مثلوا «العقلانية الإسلامية» ، التي جمعت بين العقل والنقل ، فتميزت عن «العقلانية اليونانية» التي لاتعترف بالنقل . . وعن الغنوصية ، التي لاتعترف بغير «الحدس» و «العرفان» . . وعن «النصوصية - الحرفية» ، التي وقفت عند ظواهر النصوص . . ومثلوا المدرسة الفكرية ، التي كان «الموالي» في إطارهها أعداء الشعوبية وفرسان الدفاع عن عروبة الحضارة الإسلامية ! . .

ومثلوا طلائع الفكر السياسي الذي أقام نظرية الإمامة الإسلامية على فلسفة الشورى والبيعة والاختيار ، في مواجهة فلسفة «النص – والتعيين»!..

وكانوا فرسان الدفاع عن «حرية الإنسان واختياره ومسئوليته»، على النحو الذي تميز به الإسلام، عندما ميز بين خلق الله، الذي لا يقدر عليه سواه. وبين الخلق المقدر للإنسان، كخليفة عن الله (۱)!..



<sup>(</sup>١) مراجع:

 <sup>[</sup>المغنى في أبواب التوحيد والعدل] لقاضى القضاة عبد الجبار بن أحمد الهمداني طبعة القاهرة - الهيئة العامة للكتاب .

<sup>- [</sup>الإسلام وفلسفة الحكم] د محمد عمارة - طبعة القاهرة سنة ١٤٠٩ هـ سنة ١٩٨٩م .

<sup>- [</sup> المعتزلة ومشكلة الحرية الإنسانية] - د محمد عمارة - طبعة القاهرة سنة ١٩٨٨ م . .



الزَّيْدِيَّة : واحدة من الفرق الإسلامية ، التي تميزت - إلى حد ما - بمسائل ومقالات في نظرية الإمامة ، وعلم الكلام ، والفكر السياسي ، والاجتهادات الفقهية . . والتي مارست العمل السياسي ، والثوري ، وأقامت الدول ، ولا يزال لها جمهور يتمذهب بمذهبها حتى الآن .

ولقد أخذت الزيدية اسمها من اسم إمامها وفيلسوفها وفقيهها وثائرها الأول: الإمام زيد بن على بن الحسين بن على بن أبى طالب [۷۹ - ۱۲۲ هـ ۱۹۸ - ۷۶۰ م] الذي ثار - في الكوفة . . من أرض العراق - ضد الدولة الأموية سنة ۱۲۲ هـ سنة ۷۲۰ م ، على عهد الخليفة هشام بن عبد الملك [ ۷۱ - ۱۲۵ هـ ۱۲۰ - ۲۵۰ هـ ۲۹۰ -

وبعد أن هُزمت ثورة زيد بن على ، واستشهد هو وأغلب الذين صمدوا معه فى القتال ، استمرت معارضة أنصاره ، وتواصلت ثوراتهم ضد الدولة الأموية ، ثم ضد العباسية ، بعد أن زال حكم الأمويين .

ولقد كان زيد بن على واحداً من قيادات شباب آل البيت ، الثائرين على استئثار الأمويين بالدولة والسلطان وحرمان العلويين منهما . . ولقد تبنى الأصول الخمسة للمعتزلة ، وأخذ مذهبهم عن زعيمهم واصل بن عطاء [۸۰ – ۱۳۱ هـ ۷۰۰ – ۷٤٨م] مخالفا بذلك تيارا من آل البيت يتزعمه جعفر الصادق [ ٨٠ - ١٤٨ هـ ٢٩٩ - ٢٩٥ م] - وهو تيار الشيعة الإمامية - . . فلما أعلن زيد ثورته ، التي ساندته فيها المعتزلة ، تبلورت له توجهات سياسية إلى جانب توجهاته الفلسفية ، مضافة إلى عطائه في الفقه والزهد وعلوم الإسلام . . فكان تراثه هو الفكر الذي تواصلت من أجله ثورات أتباعه ، والمسائل والمقالات التي تبلورت حولها فرقة الزيدية بعد ذلك ، كواحدة من الفرق التي انتصرت لآل البيت ، وتدعو إلى أن تكون الإمامة والخلافة في نسل على بن أبي طالب من زوجه فاطمة الزهراء ، بنت رسول الله ، بيا ألى والتي تسلك إلى الإمامة سبيل الجهاد والثورة على ولاة الجور والتّغلّب ، واتتبني في علم الكلام أصول المعتزلة الخمسة . .

ففى الفكر السياسي ، انطلقت الزيدية من المبادئ التي حددها زيد بن على في إعلان ثورته :

١ - الالتزام بكتاب الله وسنة رسوله ، على .

٢ - والجهاد ضد السلطة الظالمة وأعوانها . .

٣ - ونصرة المستضعفين في الأرض . .

٤ - وإنصاف المحرومين الذين أجحف بهم الظلم الأموى . .

 ٥ - والعودة إلى نهج الإسلام في التسوية بين الناس في قسمة الفيء . .

٦ - وإغلاق المعسكرات النائية التي جعلت الدولة منها مناف
 للمناوئين لها . .

٧ - ونصرة آل بيت الرسول ، ﷺ ، الذين استأثر الأمويون
 دونهم بالخلافة والسلطان . .

كان هذا هو الفكر السياسي الذي انطلقت منه ثورات الزيدية ، والذي تبلورت حوله الزيدية كفرقة من فوق المسلمين . .

فهم يدعون إلى نصرة آل البيت ، ويرون أن الأولى بالخلافة ، هم أبناء على بن أبى طالب من فاطمة الزهراء ، لكنهم يتميزون عن فرق الشيعة الأخرى التي تقول بذلك ، برفضهم أن يكون طريق الإمامة هو الوراثة ، يوصى بها الإمام للذى يليه ، ودعوتهم إلى أن يكون الجهاد والخروج على ولاة الجور هو طريق الإمامة . . وبعبارة زيد بن على : «ليس الإمام منا من أرخى عليه ستره . . وإنما الإمام من شهر سيفه» .

كذلك تميزت عقيدة الزيدية في الإمامة عن غيرهم من فرق الشيعة ، برفضها فكرة وجود «نص ووصية وتعيين» لذوات الأئمة الاثنى عشرية - فلقد الاثنى عشر - كما هو الحال عن الشيعة الاثنى عشرية - فلقد قالت الزيدية إن «النّص» إنما كان على «صفات» الإمام ، وليس على «ذات» الإمام . وأن النص على الصفات قد اقتصر على الأئمة - الثلاثة الأول - على بن أبي طالب ، والحسن والحسين - . وبعد هؤلاء الثلاثة فالإمام هو المجاهد الثائر العالم من أبناء فاطمة الزهراء . كذلك تميزت الزيدية عن بقية الشيعة برفضهم الغلو في العداء للخلفاء الراشدين والصحابة الذين قدّموا أبا بكر وعمر وعثمان على على في ترتيب الخلافة ، فبرئت الزيدية من اتهام الصحابة بالكفر أو الفسوق . . وأكثر ما قالوه : إن الصحابة تأولوا فأخطأوا في تأخير ولاية على للخلافة .

انطلاقا من هذا الفكر السياسي ، وعلى أساسه توالت ثورات الزيدية ، عقب استشهاد زيد بن على . .

- ففى الجوزجان من بلاد همذان ثاروا بقيادة ابنه يحيى
   ابن زيد بن على سنة ١٢٦ هـ سنة ٧٤٤ م ، ضد حكم الخليفة
   الأموى الوليد بن يزيد [٨٨ ١٢٦ هـ ٧٠٧ ٧٤٤ م] . .
- وبعد هزيمة يحيى واستشهاده ، ثارت الزيدية في الكوفة بقيادة عبدالله بن معاوية بن عبد الملك بن جعفر بن أبي طالب سنة ١٢٧ هـ سنة ٧٤٤ م في عهد آخر الخلفاء الأمويين مروان بن محمد [٧٢ ١٣٢ هـ ٢٩٢ ٧٥٠م] .
- وفي سنة ١٤٥ هـ سنة ٧٦٢ م ثارت الزيدية بالمدينة المنورة بقيادة النفس الزكية ، محمد بن عبدالله بن الحسن بن على بن أبي طالب [٩٣ ١٤٥ هـ ٧١٢ ٧٦٢م] ضد الخليفة العباسي أبو جعفر المنصور [ ٩٥ ١٥٨ هـ ٧١٤ ٥٧٧م] . . وبعد قمع هذه الثورة ، واستشهاد قائدها ، تواصلت وقائعها في البصرة وما حولها بقيادة أخيه إبراهيم بن عبدالله بن الحسن [٥٧ ١٤٥ هـ ٧٦٣ م] إلى أن هزمت أيضا . .
- وفى خلافة المأمون العباسى [١٧٠ ٢١٨ هـ ٧٨٦ ٣٣٨م] ثارت الزيدية - ببلاد الطالقان ، بخراسان - بقيادة الإمام الزيدى محمد بن إبراهيم بن طباطبا [١٩٩ هـ - ٨١٤م] . . وبعده تولى إمامتهم محمد بن محمد بن زيد بن على . . ثم انتقلت إمامتهم إلى محمد بن القاسم بن عمر بن على بن الحسين [٢١٩ هـ - ٨٣٤م] .

- وفى سنة ٢٥٠ هـ سنة ٨٦٤ م عـادت الزيدية إلى الشورة
   بالكوفة خلف إمامها يحيى بن عمر بن الحسين بن عبدالله بن
   إسماعيل بن جعفر بن أبى طالب . .
- وفى طبرستان نجحت ثورتهم فى أن تقيم لهم دولة استمرت
   خمسة وسبعين عاما من سنة ٢٥٠ هـ سنة ٨٦٤ م حتى سنة
   ٣١٦ سنة ٩٢٨ م . .
- ومن المؤرخين من يدخل «ثورة الزنج» ، التى قادها على بن محمد [۲۷۰ هـ ۸۸۳م] بالعراق فى زمرة الثورات الزيدية ، وهى الثورة التى أقامت دولة حاربت الخلافة العباسية لأكثر من عشرين عاما [۲٤٩ ۲۷۰هـ ۸٦٣ م] . . .
- أما أشهر ثورات الزيدية ، التي أقامت أكبر دولهم وأطول هذه الدول عمرا ، فهي الثورة التي قادها إمامهم الهادي إلى الحق ، يحيى بن الحسين [٣٤٠ ٤٢٤ هـ ٩٥٢ ٩٥٣ م] والتي أسست دولتهم في اليمن سنة ٢٨٨ هـ سنة ٩٠١ م . . وهي التي توالي على حكمها واحد وسبعون إماما زيديا ، كان أخرهم المنصور بالله ، محمد البدر بن أحمد بن يحيى حميد الدين ، الذي أطاحت به وبالإمامة الزيدية ودولتها الثورة اليمنية في ٢٦ ربيع ثاني سنة ١٣٨٧ هـ ٢٦ ربيع ثاني سنة

فإذا أضفنا عدد أئمة الزيدية في اليمن إلى أئمة فرقتهم منذ مؤسسها زيد بن على بلغ تعدادهم تسعة وثمانين إمام ، يضاف إليهم على بن أبى طالب ، والحسن ، والحسين ، ليصل عدد أئمة الزيدية إلى اثنين وتسعين إماما . .

## \* \* \*

وكما تبلور الفكر السياسي للزيدية انطلاقا من مبادئ ثورة إمامها زيد بن على . كذلك انحازت في المقالات الكلامية إلى أصول المعتزلة الخمسة - التي تبناها زيد بن على - واستمرت هذه الأصول الاعتزالية قسمة ملحوظة في فلسفة علماء الزيدية منذ انتساب زيد بن على إلى المعتزلة ، وتتلمذه على واصل بن عطاء ، حتى أن دولة الزيدية باليمن هي التي حفظت تراث المعتزلة بعد أن اضطهدوا منذ عصر الخليفة العباسي المتوكل [٣٣٧ - ٢٤٧ هـ الله مكتبة الجامع الكبير في صنعاء حتى اكتشفته البعثة المصرية التي مكتبة الجامع الكبير في صنعاء حتى اكتشفته البعثة المصرية التي القاهرة سنة ١٩٥١ م . . فكانت الإضافة الفكرية التي أتاحت للباحثين الكتابة عن المعتزلة بالاستناد إلى مصادرهم هم ، وليس بالرجوع إلى مصادر خصوم الاعتزال . .

وعن تمذهب الزيدية بأصول المعتزلة الخمسة ، يقول الشهر ستانى وعن تمذهب الزيدية بأصول المعتزلة الخمسة ، يقول الشهر ستانى الاعتزال من واصل بن عطاء ، وصارت أصحابه كلها معتزلة ، يرون فى الأصول رأى المعتزلة . . ويعظمون أئمة المعتزلة أكشر من تعظيمهم أهل البيت» الذين يعظمهم الشيعة الإمامية . . وهذه الأصول الخمسة هى : ١- التوحيد.. أى تنزيه الذات الإلهية إلى الحد الذى يجعل صفات الله عين ذاته ، حتى لاتكون هناك شبهة للتعدد أو ماثلة الخلوقات والمحدثات . . وفى هذا التنزيه رفض لمذاهب الحلول والاتحاد والتشبيه والتجسيم . .

۲-والعدل..الذى يعنى أن الإنسان حر مختار صانع لأفعاله الاختيارية مسئول عنها ، ومن ثم فإن محاسبته عليها عدل . . وذلك حتى لايؤدى الجبر إلى شبهة إلحاق الجور بالذات الإلهية ، إذا هى حاسبت الإنسان على ماهو مجبر على فعله . . وفى هذا العدل رفض للفكر الجبرى ، بختلف درجاته . .

7- والوعد والوعيد.. وهو يعنى عدم الفصل بين «الإيمان» و «العمل» . . فوعد الله للطائعين صدق لايمكن أن يتخلف عن الوقوع ، وكذلك وعيده للعصاة . . وفي ذلك رفض لفكرة «الشفاعة» للفسقة ، مع تجويزها للمؤمنين . . وفيه - أيضا - رفض لفكر «المرجئة» ، الذي يمد حبال الأمل للظالمين في النجاة يوم الدين . .

٤- والمنزلة بين المنزلتين . . ويعنى هذا الأصل أن مرتكبى الذنوب الكبائر ، غير التائبين منها ، ليسوا مؤمنين - كما قالت المرجئة - وليسوا كفارا - كما قالت الخوارج - وإنما هم - إذا لم يتوبوا قبل موتهم - في منزلة بين منزلتي المؤمنين والكفار . .

٥- والأمر بالمعروف والنهى عن المنكر . . وهو جماع الفكر السياسى ، والمشاركة الإيجابية في أمر الأمة والمجتمع . . ومنه الانطلاق إلى وجوب تغيير المنكر السياسى ، المتمثل في سلطة

الجور وولاية التَّغَلُّب، بالثورة والجهاد . . وفيه رفض لفكر «أهل الحديث» - من السلفية - الذين قالوا - بعبارة الإمام أحمد بن حنبل [١٦٤ - ٢٤١ هـ ٧٨٠ - ١٨٥٥] - : «إن من غلب بالسيف حتى صار خليفة ، وسُمَّى أمير المؤمنين ، فلا يحل لأحد يؤمن بالله واليوم الآخر أن يبيت ولا يراه إماما عليه ، بَرًا كان أو فاجرا ، فهو أمير المؤمنين » . .

وفى هذا الأصل - أيضا - رفض لموقف الشيعة الإمامية ، الذين يحرّمون الثورة والخروج على ولاة الجور إلا إذا ظهر إمامهم الغائب ، تلك هى الأصول الخمسة ، التي مثلت جماع المذهب الكلامي للزيدية ، والتي احتذوا فيها حذو المعتزلة . .

## \* \* \*

أما في الفقه - علم الفروع - فإن الزيدية هم أقرب إلى مذهب أبي حنيفة [٨٠ - ١٥٠ هـ ١٩٩ - ٢٦٧ م] مع موافقة لمذهب الشافعي [١٥٠ - ٢٠٤ هـ ٢٠٢ هـ ٢٠١ م] في بعض المسائل . . وإن كانوا قد صاغوا هذا المذهب صياغة متميزة في اجتهادات أثمتهم ، وفي مقدمتهم زيد بن على في كتابه [مجموع الفقه] - والهادي إلى الحق ، يحيى بن الحسين - في فتاواه التي جمعت في كتاب [الوافي في فقه الهادوية الزيدية] - ومن أتي بعدهم من فقهائهم العظام . . .

## \* \* \*

ولأن الزيدية قد عاشت عمرا طويلا - منذ القرن الهجرى الأول

حتى عصرنا الراهن - وقامت ثوراتها وأقامت دولها في أقاليم مختلفة ، فلقد كان طبيعيا أن تتمايز التيارات الفكرية في إطارها ، حتى ليذهب بعض الذين أرخوا لها إلى الحديث عن انقسامها إلى اثنتى عشرة «فرقة» . . لكن المؤكد أنه قد تمايزت في إطارها فرق ثلاث :

١-الصالحية: نسبة الى الحسن بن صالح بن حى الهمذانى
 ١٠٠١ - ١٦٨ هـ ٧١٨ - ٧٨٤ م] وهى أكثر ميلا إلى فكر أهل السنة . . وأكثر نقدا لأفكار الشيعة الإمامية الاثنى عشرية . .

٢- والسليمانية: وهم أصحاب سليمان بن جرير الرقى ، الذى انفصل عن الشيعة الإمامية الاثنى عشرية ، وكان - هو وأصحابه - قريبين من فكر أهل السنة ، ناقدين لفكر الاثنى عشرية . . مع خلاف للمعتزلة فى قضية الصفات . .

٣- والجارودية: أصحاب أبى الجارود ، زياد بن أبى زياد المنذر المهمدانى [المتوفى سنة ١٥٠ هـ سنة ٧٦٧ م أو سنة ١٦٠ هـ سنة ٧٧٧ م] . . ولقد كان - فى الأصل - من الاثنى عشرية ، ثم تركهم والتحق بالزيدية ، وهو بمن ثار وحارب مع زيد بن على . . ولقد مثل - فى الزيدية - التيار الأقرب إلى فكر الشيعة الإمامية . .

وكما تمايزت هذه «الفرق» في إطار الزيدية - بناء على القرب أو البعد عن كل من أهل السنة والشيعة الاثنى عشرية - شهدت الزيدية تمايزا آخر بناء على الموقف من فكر الاعتزال وأصول المعتزلة الخمسة . . فكان فيهم معتزلة انتسبوا إلى الزيدية - مثل الحاكم الجشمى [17] - 29\$ هـ ١٠٠١ - ١٠١١ م] - . . وزيدية اعتزلوا - مثل أحمد بن يحيى بن المرتضى [7٦٤ - 24 هـ ١٣٦٣ - ١٤٣٨] - . . ومنهم من تحققت في فكره الموازنة والامتزاج بين الزيدية والمعتزلة - مثل المؤيد بالله ، أبو إدريس يحيى بن حمزه [7٦٩ - 24 هـ ١٢٧٠ - ١٣٤٨ م] - . . ومنهم من عارض المعتزلة ، بسبب الخلاف حول نظرية الإمامة - مثل حميدان بن يحيى بن حميدان إلى عدى بن حميدان المعتزلة ، بسبب الخلاف حول نظرية الإمامة - مثل حميدان بن يحيى بن حميدان المعتولة المعتو

كذلك شهدت الزيدية ، في عصورها المتأخرة ، كوكبة من أعلام علمائها ، اقتربت أكثر وأكثر من أهل السنة ، حتى أصبحت اجتهاداتهم ضمن مرجعية أهل السنة ، فحققوا همزة الوصل بين البريدية وأهل السنة . . وهو هؤلاء المجتهدين المجددين : ابن الوزير ، محمد بن إبراهيم بن على بن المرتضى [ ٧٧٥ – ٨٤٠ – ١٣٧٣ – ١٢٤٣٦] . . وابن الأمير ، محمد بن إسماعيل بن صلاح بن محمد بن حفظ الدين الأمير ، محمد بن إسماعيل بن صلاح بن محمد بن حفظ الدين الأمير ١٩٩١ – ١١٨٢ هـ ١١٨٧٨ عبدالله الشوكاني [١٩٩١ – ١١٨٧ هـ ١١٨٣ – ١٢٨٨ عبدالله الشوكاني [١٩٩١ – ١٢٥٠ هـ ١٧٥٩ – ١٨٣٤ م. ففي المشاريع الفكرية والاجتهادات الفقهية لهؤلاء الأعلام التحمت الزيدية مع أهل السنة تحت مظلة التجديد للفكر الإسلامي ، وهو التجديد الذي سبق عصر الزحف الاستعماري الأوربي على بلادنا ، والذي عاجله هذا الاستعمار ، حتى يحل غوذجه الغربي محل غوذج الإسلام في التقدم والنهوض . .

ولأن اليمن قد شهدت أطول دول الإمامة الزيدية عمرا ، والمكان الذى استقرت فيه الزيدية كفرقة . . فلقد انحصر الوجود الزيدى - تقريبا - في اليمن ، ويبلغ تعدادهم - وفق إحصاء سنة ١٩٩٠ م - بعداد سكان اليمن أي نحو ٣٥٪ من تعداد سكان اليمن - وهو ١١,٥٠٠,٠٠٠ نسمة - . .

ولقد تراجع تأثير الزيدية - كفرقة - بسبب الجمود الفكرى الذى ساد فى العصور المتأخرة من عمر دولتها باليمن ، ثم تراجع أكثر وأكثر عندما دالت دولتها ، بإلغاء نظام الإمامة ، وإعلان الجمهورية فى اليمن سنة ١٣٨٢ هـ سنة ١٩٦٢م(١١) .



<sup>(</sup>١) مراجع:

<sup>(</sup>١) [رسائل العدل والتوحيد] دراسة وتحقيق ٤٠ . محمد عمارة . طبعة القاهرة سنة ١٩٨٧م .

<sup>(</sup>٢) [الملل والنحل] للشهر ستانى . طبعة القاهرة سنة ١٣٢١ هـ .

<sup>(</sup>٣) [الزيدية] للدكتور أحمد محمود صبحي . طبعة القاهرة سنة ١٩٨٤م .

<sup>(</sup>٤) [تيارات الفكر الإسلامي] للدكتور محمد عمارة . طبعة القاهرة سنة ١٩٩٨ م .

<sup>(</sup>٥) [الإسلام وفلسفة الحكم] للدكتور محمد عمارة ، طبعة القاهرة سنة ١٩٨٩ م .



الرافضة - في عرف أهل السنة والجماعة - بمذاهبهم ومدارسهم الختلفة - : هم الشيعة ، الذين ، سموا بذلك ، لرفضهم شرعية خلافة أبى بكر الصديق ، وعمر بن الخطاب ، وعثمان بن عفان ، رضى الله عنهم . . ومن ثم رفضوا شرعية التاريخ الإسلامي ، انطلاقا من دعواهم وجود «نص» و«تعيين» إلهى للإمام على بن أبى طالب ، كرم الله وجهه ، إماما للمسلمين وخليفة لرسول الله ، بيان . .

فرفض الشيعة - بجميع فروعها القائلة «بالنص» و «التعيين» للإمام على . . والرافضة للشورى والبيعة والاختيار للخليفة من الأمة . . ومن ثم رفضهم للخلفاء الراشدين : أبى بكر ، وعمر ، وعثمان - الذين تولوا الخلافة بالشورى والبيعة والاختيار . . هذا «الرفض» الشيعى ، هو الذي جعل هذا المصطلح - «الرافضة» - علما على أصحاب هذا الموقف الرافض لشرعية الخلافة الراشدة . . وللتاريخ الذى صنعته ، ولمذهب أهل السنة والجماعة في هذا الموضوع . . .

وفى كتاب [منهاج السنة] لشيخ الإسلام ابن تيمية [ ٦٦١ - ٧٢٨ هـ ١٢٦٣ - ١٣٢٨م] - وهو الذي عقده «لنقض كلام الشيعة والقدرية» - نجده يطلق مصطلح «الرافضة» على الشيعة الإمامية . .

فيقول ، في مقدمته ، معللا تأليفه إياه : «أما بعد . فإنه أحضر إلى طائفة من أهل السنة والجماعة كتابا صنفه بعض شيوخ الرافضة في عصرنا . . يدعو به إلى مذهب الرافضة الإمامية . . » . . ثم يمضى ابن تيمية مفتتحا أغلب فصول كتابه بعبارة : [فصل : قال الرافضي] . . .

وفى الوقت الذى اصطلح فيه أهل السنة والشيعة على أن مصطلح «الشيعة» هو المميز للقائلين من شيعة على وآل البيت «بالنص» و «الوصية» فى تعيين الإمام وقييزه . . واصطلح فيه أهل السنة على وصف الشيعة «بالرافضة» ، فلقد تحفظ الشيعة على قبول هذا المصطلح ، وإن لم يتحفظوا على الموقف الرافض لشرعية خلافة أبى بكر وعمر وعثمان! . .

لكن الرفض الشيعى لمصطلح «الرافضة» علما على فرقتهم ، لم يمنع بعضا منهم - فرط اعتزاز منه بالمذهب - من القبول به . . كالشاعر الشيعى الذي قال :

إن كان رفضا حب آل محمد فليشهد الثقلان أنى رافض! . . هذا عن المصطلح . . ودلالته . . وموضوعه . .

أما البدايات والملابسات التي شهدت ظهور هذا المصطلح وتداوله في الحياة الفكرية والسياسية الإسلامية ، فإن أغلب المصادر الإسلامية تحدد مجتمع الكوفة إبان ثورة الإمام زيد بن على بن الحسين بن على بن أبي طالب [۷۹ - ۱۲۲ هـ ۱۹۸ - ۷۹۰] ضد الحكم الأموى ، على عهد الخليفة هشام بن عبد الملك [۷۱ -

١٢٥ هـ ٦٩٠ – ٧٤٣م] . . مكانا وزمانا لبدء ظهور وتداول هذا الاصطلاح . .

فزيد بن على كان واحدا من ثوار شباب آل البيت ، الذين خالفوا إمام الشيعة في عصره الصادق ، جعفر بن محمد [ ٨٠ - ١٤٨ هـ ١٩٩ - ٢٦٥م] عندما تمذهب ، في الأصول ، بمذهب المعتزلة ، وتبع في ذلك واصل بن عطاء [ ٨٠ - ١٣١ هـ ١٩٩ - ٢٩٨ م) . . وعندما اتجه ، في المعارضة لبني أمية إلى طريق الثورة وتجريد السيف ، مخالفا نصيحة جعفر الصادق لشيعة آل البيت ، التي يقول فيها : «إن بني أمية يتطاولون على الناس ، حتى لو طاولتهم الجبال لطالوا عليها! . وهم يستشعرون بغض أهل البيت . ولا يجوز أن يخرج واحد من أهل البيت حتى يأذن الله بزوال ملكهم ! . . »

خالف زيد بن على عمه جعفر الصادق ، عندما تمذهب بأصول المعتزلة الخمسة . . وعندما سلك سبيل الثورة في تغيير النظام الأموى القائم . . فلما أعلن ثورته ضد هشام بن عبد الملك ، من الكوفة ، أواخر المحرم سنة ١٣٢ هـ - أواخر ديسمبر سنة ٧٣٩ م - رفض الشيعة الإمامية - أتباع جعفر الصادق - الانخراط في القتال معه - بعد أن كانوا قد بايعوه - فسموا «رافضة» - لذلك منذ ذلك التاريخ! . .

ومن المؤرخين من يعلل رفض الشيعة الإمامية للثورة خلف زيد ابن على بامتناعه عن إدانة أبى بكر الصديق وعمر بن الخطاب -رغم تفضيله على بن أبى طالب عليهما - . . ولقد شارك في «رفض» الثورة خلف زيد بن على فريق آخر من شيعة آل البيت ، الذين كانوا يدعون لبنى العباس . . فكتب محمد بن على [٦٢ - ١٢٥هـ ٦٨١ - ٧٤٣ م] إلى داعيته في العراقين بكير بن ماهان طالبا تحذير شيعته من الثورة مع زيد . . فرفضوه هم أيضا! . .

وسواء أكانت بداية ظهور المصطلح بسبب رفض الشيعة الإمامية طريق الثورة يومئذ . . أو بسبب اعتراف زيد بن على بشرعية خلافة أبى بكر وعمر ، وإنكاره رفضهم لشرعية خلافتهما . . فيبقى «رفض» الشيعة الإمامية لشرعية الخلافة الراشدة ، وشرعية التاريخ الإسلامي وشرعية مذهب أهل السنة والجماعة في سبل تعيين الخليفة ، بواسطة الشورى والبيعة والاختيار . . يبقى هذا «الرفض» السبب في إطلاق هذا المصطلح على فرقتهم من قبل أهل السنة والجماعة . .

كما تبرز أحداث ثورة زيد بن على الملابسات والتاريخ الذى ظهر فيه هذا المصطلح إلى ميدان الحياة الفكرية والسياسة في تاريخ الإسلام والمسلمين(١)

<sup>(</sup>۱) مراجع:

<sup>(</sup>١) [الملل والنحل] - للشهر ستاني - طبعة القاهرة سنة ١٣٣١ هـ .

<sup>(</sup>٢) [ثورة زيد بن على] -لناجى حسن - طبعة بغداد سنة ١٩٦٦ م .

<sup>(</sup>٣) [تيارات الفكر الإسلامي] للدكتور محمد عمارة - طبعة بيروت سنة ١٩٨٥ م .



الشيعة - لغة - : القوم الذين يجتمعون على الأمر . . والفرقة من الناس . . وأتباع الرجل وأنصاره . . وهي من المسايعة ، أي المطاوعة والمتابعة . .

وجمع الشيعة : شيّع . وجمع الجمع : أشياع .

ولقد اشتهرت كلمة الشيعة - في الاصطلاح - للدلالة على الفرقة : أو الفرق - الذين يتولون ويشايعون الإمام على بن أبي طالب ، كرم الله وجهه ، وأل بيته ، حتى صار مصطلح الشيعة اسما خاصا بهم .

ولقد بدأت شيعة على والتشيع له في صورة أولية ، تمثلت في الميل إليه ، وتمنى تقديمه في ترتيب تولى الخلافة بعد رسول الله ، وكان ذلك من قبل بعض بني هاشم ، ونفر من الصحابة ، يذكر فيهم المقداد بن الأسود ، وسلمان الفارسي ، وأبو ذر الغفاري . .

أما المعيار الفارق الذي يميز الشيعة - كفرقة من الفرق الإسلامية - فلقد تجاوز الميل إلى على والتفضيل له وتقديمه في الترتيب بين الخلفاء الراشدين . . وأصبح هذا المعيار - في مذهب الشيعة - هو دعوى وعقيدة أن إمامة على بن أبي طالب والأئمة من بنيه إنما هي «بالنص والوصية والتعيين» ، أي النص الإلهي والوصية

الدينية ، التي بلّغها رسول الله ، على الله ، كما بلّغ أصول الدين . فهي ، عندهم ، المرادة بقول الله ، سبحانه وتعالى ﴿ يَا أَيُهَا الرَّسُولُ بَلِغٌ مَا أُنزِلَ إِلَيْكَ مِن رَّبِكَ وَإِن لَمْ تَفْعَلْ فَمَا بِلَغْتَ رَسَالَتَهُ ﴾ [المائدة: ٢٧] . .

فكل من عدا الشيعة - من الفرق الإسلامية - قد قالوا إن الإمامة ، والخلافة طريقها الشورى والاختيار والبيعة من الأمة أو نوابها . . بينما انفردت الشيعة - بفرقها المتعددة - بادعاء أن الإمامة سبيلها «النص والوصية والتعيين» ، فهى شأن دينى سماوى ، وهى من أمهات العقائد الدينية ، ولا مدخل للأمة أو الشورى فيها . .

والشيعة قد قاسوا «الإمامة» على «النبوة» ، فجعلوها - كالنبوة - اصطفاء إلهيا ، لا اختيارا بشريا ، وجعلوا للإمام العصمة التى للأنبياء ، بل ورفعوا مكانتها على مكانة النبوة ، لأن النبوة ، عندهم ، «لُطف خاص» أى انتهى دورها - بينما الإمامة «لُطف إلهى عام» - لأنها مستمرة بأداء رسالة النبوة ، بعد انتهاء طور النبوات . . حتى ليقول الإمام أية الله الخميني - عن علو مقام الأثمة على الملائكة المقربين والأنبياء المرسلين : «إن من ضرورات مذهبنا أن لأثمتنا مقاما لا يبلغه ملك مقرب ولا نبى مرسل»! . .

ولقد انعكست هذه العقيدة ، التي ميزت نظرية الإمامة عند الشيعة ، والتي ميزت الشيعة عن من عداها من الفرق الإسلامية ، انعكست عل صفات الإمام عندهم ، وعلى السلطات التي اختصوه بها . .

带 米 米

وباستقراء المصادر الأصلية ، التي كتبت في نظرية الإمامة - من قبل مختلف الفرق الإسلامية - وفي مقدمتها المصادر الشيعية - لا نجد ذكرا ولا مجرد إشارة لعقيدة «النص والوصية» قبل عصر إمامهم السادس - الصادق- أبو عبدالله جعفر بن محمد [۸۰ - ۱۶۸ هـ ۱۹۹ - ۲۹۰م] . وأقدم عناوين المؤلفات التي كتبت في الإمامة - والتي أحصاها ابن النديم [۳۸۸ هـ ۱۰٤۷م] في [الفهرست] - والتي أشارت إلى فكرة «الوصية» بالإمامة ، منسوب إلى عالمهم هشام بن الحكم [۱۹۰ هـ ۲۰۰۵م] . . فمن مؤلفاته [کتاب الوصية والرد على من أنكرها] . .

ويشهد لهذه الحقيقة - حقيقة الظهور المتأخر لعقيدة الشيعة في اللنص والوصية والتعيين» - خلو تاريخ الصراع على الإمامة قبل ذلك التاريخ من أية إشارة للاحتجاج بهذه العقيدة في ذلك الصراع . . فلقد اختلف المسلمون حول من يتولى الخلافة - عقب وفاة رسول الله ، ﷺ - في سقيفة بني ساعدة ولم يذكر أحد من الفرقاء الذين اختلفوا أن هناك نصا وتعيينا لمن يليها . . وتأخرت بيعة على بن أبي طالب لأبي بكر الصديق عدة أشهر ، ثم بايع ، ولم يؤثر عنه في ذلك التاريخ تعليل لتأخر بيعته بأن هناك نصا يعينه هو للخلافة بدلا من الصديق . . ثم شارك على في شورى

البيعة لكل من عمر بن الخطاب وعثمان بن عفان ، دون أن يشير إلى أن هناك نصا إلهيا ووصية نبوية باختصاصه هو ، دون غيره ، بالإمامة والخلافة . وبعد مقتل عثمان ، عقدت البيعة بالخلافة لعلى بن أبى طالب ، وتلقاها وتولاها هو بالبيعة ، ولم يؤثر عنه أنه قال لمبايعيه : لست في حاجة إلى بيعتكم ، لأن هناك نصا على إمامتى ، يخرجها عن الشورى والاختيار والبيعية . . بل إن كتاب [نهج البلاغة] ، الذي جمعه الشيعة - بواسطة إمامهم «الشريف الرضى» [٣٥٩ - ٤٠٦ هـ على بن أبى طالب ، لا أثر فيه لإشارة - محرد إشارة - إلى على بن أبى طالب ، لا أثر فيه لإشارة - محرد إشارة - إلى عصر جعفر الصادق ، واستقراء الفكر من صدر الإسلام إلى عصر جعفر الصادق ، شاهدا على أن هذه العقيدة - التي ميزت الشيعة كفرقة ، المعنى الاصطلاحي للتشيع - لم تظهر قبل تأليف هشام بن الحكم فيها ، وتبنى الشيعة للاعتقاد بها منذ ذلك التاريخ .

### 张恭恭

وإذا كانت الشيعة - على اختلاف فرقهم - معتدلين كانوا أم غلاة - اتفقوا على نظرية «النص والوصية والتعيين» الإلهى لإمامة على بن أبى طالب ، خليفة ووصيا وإماما بعد رسول الله ، واله فإنهم قد اختلفوا إلى فرق متعددة ، بعد هذه العقيدة التي جعلوها أهم عقائد الإيمان الديني ، يكفر - في نظرهم - من جحدها .

فالشيعة الإثنى عشرية - وهم أغلبية الشيعة المعاصرين - يقولون إن عليا قد أوصى بالإمامة لابنه الحسن ، الذي أوصى بها إلى

- أخيه الحسين . . وهكذا استمرت في أبناء على من فاطمة الزهراء حتى إمامهم الثاني عشر . . ولقد سموا بالاثنى عشرية لقولهم بإمامة هؤلاء الأثمة الاثنى عشر :
- ۱ أبو الحسن ، على بن أبي طالب «المرتضى» [۲۳ ق هـ -٤٠ هـ ٦٠٠ - ٦٦١ م] .
- 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 175 1
- ٣ أبو عبدالله ، الحسين بن على «سيد الشهداء» [٤] ٦١ هـ ٦٢٥ ٦٨٠م] .
- ع أبو محمد ، على بن الحسين «زين العابدين» -[٣٨ – ٩٤ هـ ٦٥٨ - ٧١٢ م] .
- ٥ أبو جعفر ، محمد بن على «الباقر» [٥٧ ١١٤ هـ ٢٧٦ ٢٧٣م]
- ۳ أبو عبدالله ، جعفر بن محمد الصادق» [۸۰ ۱٤۸ هـ ۷۹۹ – ۷۲۵ م].
- ٧ أبو إبراهيم ، موسى بن جعفر «الكاظم» (١٢٨ ١٨٣هـ ٥٠) .
- ۹ أبو جعفر ، محمد بن على «الجواد» [۱۹۰ ۲۲۰ هـ ۸۳۱ م

۱۰ - أبو الحسن ، على بن محمد - «الهادي» . [۲۱۶ - ۲۰۱ هـ ۸۲۹ - ۸۲۸م] .

۱۲ - أبو القاسم ، محمد بن الحسن - «المهدى» - [۲۵٦ - ۱۰۰۰ هـ ۱۰۰۰ هـ ۱۰۰۰ ما الذى اختفى فى سرداب بمدينة «سامراء» - من أرض العراق - ولايزال فى «الغيبة» - فهو «المهدى» ، الذى ينتظرون ظهوره ، ويدعون الله أن يعجل فرجه ، ليملأ الأرض عدلا بعد أن مُلئت جورا - وعنه ينوب ، فى عصور غيبته ، العلماء المجتهدون - .

أما الشيعة «الكيسانية» ، فإنهم لم يحصروا الإمامة في أبناء فاطمة الزهراء ، وإنما قالوا إنها انتقلت من الإمام على إلى ابنه محمد بن الحنفية [ ٢١ - ٨١ هـ ٦٤٢ - ٧٠٠م] . .

أما الإسماعيلية - وهم من الباطنية الغلاة . . حتى في نظر الاثنى عشرية - ويوجد منهم في عصرنا : البهرة . . والنصيريون . . والدروز - فلقد اتفقوا مع الاثنى عشرية على تسلسل الإمامة من على حتى جعفر الصادق ، ثم جعلوها - بعد الصادق - لابنه إسماعيل [157 هـ - ٧٦٠ م] . . وليس لابنه موسى الكاظم ، كما قالت الاثنى عشرية ، ثم انفرد الإسماعيلية - منذ إسماعيل - بسلسلة خاصة بهم في الإمامة . .

أما الشيعة الزيدية - أتباع زيد بن على بن الحسين ٧٩١ - ١٣ هـ

79۸ - ٧٤٠م] فلقد تميزوا بالاعتدال الذي اقترب بهم من فكر أهل السنة ، فقالوا في عقيدة «النص» : إن النص لم يكن على «ذات» الإمام ، وإنما كان على «صفاته» ، وأن هذا «النص» لم يتعد ثلاثة من هؤلاء الأئمة ، على والحسن والحسين . . والإمامة بعدهم لمن تجتمع فيه شروط الإمام من أبناء فاطمة - وهي شروط لا أثر فيها لغلو الفرق الشيعية الأخرى- . .

### \* \* \*

ولأن الشيعة - فيما عدا الزيدية - قد قاسوا «الإمامة» على «النبوة» ، وليسن على «الإمارة . . والولاية» ، كما صنع أهل السنة ، فلقد أضفوا على الإمام صفات فاقت حتى صفات الأنبياء . . فهو- عندهم - معصوم في كل شيء - بينما الأنبياء معصومون فيما يبلغونه عن الله- . . وروح القدس «الذي حمل النبي به النبوة ، قد انتقل بعد النبي إلى الإمام» . . وهو يعلم - بالعلم اللدني - كل مايريد علمه «بالقوة القدسية الإلهامية ، بلا توقف ، ولا ترتيب مقدمات ، ولاتلقين معلم ، تنجلي في نفسه المعلومات كما تنجلي المرئيات في المرأة الصافية . . " حتى يستطيع علم كل العلوم ، والحديث بجميع اللغات ، والكتابة بكل الحروف ، دون معلم ولا مدرسة ولا كُتَّابِ ولا كتابِ! . . «فالأئمة - كما يقولون- لم يتربوا على أحد ، ولم يتعلموا على يد معلم ، من مبدأ طفولتهم إلى سن الرشد ، حتى القراءة والكتابة . ولم يثبت عن أحدهم أنه دخل الكتاتيب أو تلمذ على يد أستاذ في شيء من الأشياء ، مع مالهم من منزلة علمية لا تجاري ، وما سئلوا عن شيء

إلا أجابوا عليه في وقته ، ولم تمر على ألسنتهم كلمة «لا أدرى» ، ولا تأجيل الجواب إلى المراجعة أو التأمل ، أو نحو ذلك -»! . .

وهى صورة تعلو على صورة الرسل أولى العزم ، الذى كان خاتمهم ، الله ، يُسأل فينتظر - أحيانا - وحى السماء . . والذى قال لصحابته «أنتم أعلم بشئون دنياكم » . .

ولعصمة الإمام عند الشيعة . . ولأن كل الأمة - برأيهم - يمكن أن تجتمع على ضلال ، كان الإمام وحده مصدر الشريعة ، والحجة والقيّم حتى على الدين والقرآن . .

# \* \* \*

أما سلطات الإمام عندهم فهى كل سلطات الرسول ، التى هى كل سلطات الله المفوضة إلى الرسول ، ولذلك ، فإن الراد على الإمام راد على الله تعالى ، وهو على حد الشرك بالله . . وللإمام كل الدنيا - وبعبارتهم «فإن الدنيا كلها للإمام ، على وجه الملك ، وأنه أولى بها من الذين هى فى أيديهم» . .

# 带 带 带

وغير عقيدة الإمامة – بما فيها من «النص والوصية والتعيين» . . وصفات الإمام . . وسلطاته – انفردت الشيعة بعقائد . . منها :

 التُقية : أى إظهار الإنسان غير ما يبطن ، اتقاء لضرر محقق الوقوع . . وهى عندهم دين ، يروون فيه عن جعفر الصادق : «التقية دينى ودين آبائي . . ومن لا تقية له لا دين له» ! . . ● والرّجعة: وتعنى - عندهم - أن الله سيعيد إلى الحياة، قبل قيام الساعة - وعند قيام المهدى - قوما قد توفاهم، في صورهم التي كانوا عليها قبل موتهم، وفي مقدمتهم أكثر المظلومين من آل البيت، وأكثر الظالمين لهم، وبعد، إن يُعز المظلومين ويذل الظالمين يتوفاهم ثانية.

ثم ، إن الشيعة ، بعد ذلك - باستثناء الباطنية الغلاة - يتفقون مع العديد من الفرق الإسلامية الأخرى في ثوابت العقائد الإسلامية وشعائر وعبادات الإسلام. . فهم جزء من الأمة الإسلامية . ولو أنهم جعلوا الإمامة - كما فعل أهل السنة - من الفروع ، وليس من أصول وأمهات العقائد ، لكان الخلاف بينهم وبين أهل السنة مجرد تنوع في المذهب الفقهي - المذهب الجعفري - الذي لا تزيد الاختلافات بينه وبين مذاهب الفقه السنية عن الاختلافات التي بين المذاهب السنية ذاتها . .

ولأن عقيدة الشيعة ، في الإمامة والإمام ، هي «حلم مثالي» ، أفرزته معاناة الاضطهاد من قبل السلطة البشرية - في الدولة الأموية - فلقد ظل هذا «الحلم» مستعصيا على التطبيق حتى عندما حكم الشيعة في إيران عقب إسقاط النظام الشاهنشاهي سنة ١٩٧٩ م . . فلقد استمر الحكم بالمؤسسات الشورية ، والنظام النيابي ، والدستور ، وسلطة الأمة والرأى العام . . ولم يطرأ على هذا النظام الديمقراطي - مع المرجعية الإسلامية - إلا منصب «ولاية الفقيه» - الذي هو محل خلاف بين مراجع الشيعة . . والذي تنبئ المساجلات الدائرة حوله عن أنه في طريقه إلى الزوال . . .

أما التوزيع الجغرافي للشيعة الإمامية ، فهو في إيران والعراق ولبنان واذربيجان وأفغانستان ، والإسماعيلية في الهند وباكستان وتركيا وسوريا ولبنان . . أما شيعة اليمن فهم من الزيدية . .

وإذا كان تعداد الأمة الإسلامية يبلغ الآن مليارا وثلث المليار-١,٣٧٤,٨٠٠,٠٠٠ - فإن نسبة أهل السنة تبلغ ٩٠٪ من هذا التعداد، والباقى شيعة - بفرقها المختلفة- وخوارج وإباضيون(١١)



<sup>(</sup>١) مراجع:

<sup>(1)</sup> الكليني [الأصول من الكافي]طبعة طهران سنة ١٣٨٨ ه. .

<sup>(</sup>٢) محمد رضا المظفر [عقائد الإمامية] طبعة بيروت سنة ١٩٧٣ م .

<sup>(</sup>٣) محمد باقر الصدر [التشيع ظاهرة طبيعية في إطار الدعوة الإسلامية] طبعة القاهرة سنة ١٩٧٣ م .

<sup>(</sup>٤) ابن النديم [الفهرست] طبعة ليبزج سنة ١٨٧١ م .

<sup>(</sup>٥) د . محمد عمارة [تيارات الفكر الإسلامي] طبعة القاهرة سنة ١٩٩٨ م .

<sup>(</sup>٦) د . محمد عمارة [الإسلام وفلسفة الحكم] طبعة القاهرة سنة ١٩٨٩ م .



إحدى فرق الشيعة الإمامية – منسوبة إلى داعيها «كيسان» – مولى على بن أبي طالب ،

ولقد تميزت الكيسانية عن الاثنى عشرية . . وعن الإسماعيلية ، بفروعهما ، لأنها لم تحصر الأئمة في أبناء على من فاطمة رضى الله عنها ، فجعلت الإمام - بعد الحسن والحسين - : محمد بن الحنفية [٢١ - ٨١ هـ ٦٤٢ - ٧٠٠م] وهو ابن على بن أبي طالب من زوجته خولة بنت جعفر - التي اشتهرت بـ «الحنفية» نسبة إلى بني حنيفة . .

ولقد اعتقدت الكيسانية في إمامها - ابن الحنفية - الغيبة - فرفضوا التسليم بموته - وقالوا إنه حي «بجبل رضوي» تراجعه الملائكة الحديث . . وأنه سيعود ليملأ الأرض عدلا بعد أن ملئت جورا؟! . . وفي هذه العقيدة يقول «كشير» الشاعر - عن عَلى والحسن وابن الحنفية - :

ألا إن الأئمة من قريش على والثلاثة من بنيه فسبط سبط إيمان وبر وسبط لاتراه العين حتى تَغَيَّبَ لا يُرَى فيهم زمانا

ولاة الحق أربعة سواء هم الأسباط ليس بهم خفاء وسبط غيبته كربلاء يقود الخيل يتبعها اللواء «برضوى» عنده عسل وماء!.. كذلك يعتقد الكيسانية في إمامهم الإحاطة بالأسرار، من علوم التأويل والباطن والآفاق والأنفس، وقالت الكيسانية بأن الدين هو طاعة الإمام، وبلغ بهم الغلو في التأويل الفاسد إلى تأويل الأركان الشرعية والعقائد على نحو عطلها وأسقطها، ولقد ثارت الكيسانية بالكوفة، بقيادة المختار بن أبى عبيد بن مسعود الثقفي الكيسانية بالكوفة، وأمام انتقاما لمقتل الحسين، وأقاموا دولة استمرت سلطتها ستة عشر شهرا.

ولقد انقسمت الكيسانية إلى إحدى عشرة فرقة ، ومنهم من قال بالتناسخ ، والحلول ، والرجعة بعد الموت . وهم من الفرق الغالية التي بادت منذ قرون(١١) . .



<sup>(</sup>۱) مراجع:

<sup>[</sup>الملل والنحل] للشهر ستاني , طبعة القاهرة سنة ١٩٦٤ م .

<sup>[</sup>تيارات الفكر الإسلامي] للدكتور محمد عمارة - طبعة القاهرة سنة ١٩٩١ م .



الباطنية مصطلح عام – نسبة إلى «الباطن» – المقابل «للظاهر» – يطلق على العديد من الفرق – الإسلامية وغير الإسلامية – التى لم تقف فى قضية «التأويل» عند حدود الاعتدال ، وإغا ذهبت فيها مذاهب الغلو والتعميم والإطلاق . .

ف «التأويل» - في مصطلح العربية - هو - كما يقول أبو الوليد ابن رشد (٥٢٠ - ٥٩٥ هـ ١١٢٦ - ١١٩٨م]: «إخراج دلالة اللفظ من الدلالة الحقيقية إلى الدلالة المجازية ، من غير أن يخل ذلك بعادة لسان العرب في التَّجَوُّز...»

وهو - بهذا المعنى ، وبهذا الضبط - قد لجأت إليه كل تيارات الفكر الإسلامى ، مع اختلاف فى الإكثار منه أو الاقتصاد فيه . . لكنها جميعا ، وبإزاء بعض ظواهر النصوص ، التى لاتتفق مع المقاصد الشرعية أو الكليات الاعتقادية ، لجأت إلى التأويل ، فأخرجت دلالة اللفظ من الدلالة الحقيقية إلى الدلالة المجازية . . وبعبارة الغزالى [00 ع - 000 هـ 100 م - 100 م التأويل : فإنه «ما من فريق من أهل الإسلام إلا وهو مضطر إليه . .»

لكن الباطنية قد تميزوا عن الفرق المعتدلة في الموقف من التأويل ، عندما لم يجعلوه «ضرورة واستثناء» وإنما جعلوه «القاعدة - والأصل» ذات «العموم - والإطلاق» . . لقد رأوا أن لكل ظاهر

باطنا ، ولكل تنزيل تأويلا . . ومن ثم فإنهم لايقفون عند الظاهر - أى ظاهر - إلا ليتجاوزوه إلى الباطن . . ولا يقفون عند التنزيل - كل التنزيل - إلا ليتجاوزوه إلى التأويل! . . وهم يعممون ذلك في العقائد والعبادات والمعاملات . . في الثوابت والمتغيرات . . في أخبار عالم الغيب وعالم الشهادة . . فضلا عن الإغراق والمغالاة فيما ادعوه أسرارا ورموزا للحروف والأعداد! . .

ذلك هو الإطار الجامع للفرق الباطنية ، التي تعددت بسبب تشعب الطرق التي أثمرها هذا الغلو في التأويل ، ولأسباب أخرى كثيرة . . وهذا هو المعيار الذي استحقت بسببه هذه التسمية ، سواء في إطار الفرق الإسلامية أو في النحل غير الإسلامية . .

وفى الإطار الإسلامي نجد تفاوت علماء الفرق في تعداد فصائل الباطنية . . وإن كنا نستطيع أن نقول إن خلاصة أبحاثهم ، عند المقارنة ، تقول إن الفرق والجماعات الباطنية في الإسلام هي :

1- الإسماعيلية: وهم فرقة من الشيعة الإمامية انشقوا عن الإمامية الاثنى عشرية عندما وقع الخلاف على من يكون الإمام بعد جعفر الصادق [ ٨٠ - ١٤٨ هـ ٢٩٩ - ٧٤٨م] فقال الاثنا عشرية إنه موسى الكاظم [ ١٢٨ - ١٨٣هـ ٧٤٥ - ٧٩٩م] بينما قالت الإسماعيلية إنه إسماعيل بن جعفر الصادق [ ١٤٣ هـ - ٧٦٠ م] .

ولقد تَفرعت الإسماعيلية فصائل ومذاهب كانت جميعها باطنية . . خلطت الإسلام بالمذاهب الغنوصية الفارسية القديمة وبالأفلاطونية الحديثة وبكثير من الإسرائيليات . 7-القرامطة: وهم من أبرز فصائل الإسماعيلية الباطنية -وتسميتهم بالقرامطة قد أتت من اسم أحد دعاتهم - حمدان قرمط - . . ويسمون أيضا به «السبعية» ، لاعتقادهم بأن أدوار الإمامة سبعة ، كما أن تدبير العالم السفلى منوط بالكواكب السبعة - [انظر مادة القرامطة] -

٣-الدروز: - نسبة إلى مؤسس فرقتهم محمد بن اسماعيل الدرزى [٢١١ هـ - ١٠٢٠ م] . . وهم يعتقدون أن الخليفة الفاطمى الحاكم بأمر الله [٣٧٥ - ٤١١ هـ ٩٨٥ - ١٠٢١] هو الناسوت الذى حل فيه اللاهوت . . ويسمون أنفسهم «الموحدين»!

٤- النصيرية: نسبة إلى داعيهم محمد بن نصير [٢٥٩ هـ - ٨٧٣م].. وهم يعتقدون أن للإمام على بن أبى طالب جانبا لاهوتيا حل فيه.

٥-البابية..والبهائية: التي أسسها السيد على محمد الشيرازي المحمد الشيرازي المحمد المدينة المحمد المح

وجميع هذه الفرق باطنية ، لإغراقها في التأويل لظاهر التنزيل . . وغالية في تشيعها لأئمة آل البيت . . وذات تاريخ سياسي مشبوه ، لعدائها لوحدة الأمة ، وتعاون كثير منها مع أعداء الأمة ، من التتر والصليبين والاستعمار الغربي الحديث . .

7-البابكية: نسبة قائد ثورتها بابك الخرمي [٢٢٣ هـ ٢٣٨م]، الذي خرج على الدولة العباسية في خلافة المعتصم العباسي الذي خرج على الدولة العباسية في خلافة المعتصم العباسي آذربيجان . . والبابكية فرقة باطنية من فرق المزدكية - وهو مذهب من مذاهب الفرس القديمة . . وليسوا شيعة ولا من فرق الإسلام . . تلك هي أبرز فرق وفصائل التيار الباطني . . تفرقت بها سبل وصور وأسباب الغلو . . وجمعها إطار الاعتقاد بالباطن . . والتقية (۱) . . والتقية (۱) . .



<sup>(</sup>١) مراجع:

<sup>(</sup>مذاهب الإسلاميين) للدكتور عبد الرحمن بدوى - طبعة بيروت سنة ١٩٧٣ م . [دائرة المعارف الإسلامية] الطبعة العربية الثانية - القاهرة - مؤسسة دار الشعب .



هم الشيعة الباطنية ، الذين غالوا في التأويل على نحو لم يلتزموا فيه قواعد العربية ولا منطق الشريعة . . كما جعلوه قاعدة مطلقة ، وليس ضرورة واستثناء . . فلكل ظاهر عندهم باطن ، ولكل تنزيل تأويل ، يعممون ذلك في العقائد والعبادات والمعاملات والقيم ، في الثوابت والمتغيرات ، في أخبار عالم الغيب وعالم الشهادة ، مع الإغراق فيما سموه وادعوه أسرارا ورموزا للأسماء والحروف والأعداد .

وفى عقائد الإسماعيلية تمتزج الفلسفة اليونانية - وخاصة الأفلاطونية الحديثة - بفلسفة الإشراق - الغنوصية - بالإسلام . .

ولقد بدأت الإسماعيلية في صورة انشقاق عن الشيعة الإمامية ، عندما قالوا إن الإمام بعد جعفر الصادق [ ٨٠ – ١٤٨ هـ ١٩٩ – ٧٤٨م] هو ابنه الأكبر إسماعيل [١٤٣ هـ ٢٧٩م] وليس موسى الكاظم [١٢٨ - ١٨٣هـ ١٨٨ – ٧٤٩م] . . ومن الإسماعيلية تفرعت انشقاقات عديدة ، أو غلبت عليها أسماء متميزة في بعض المواطن . . ففيها تعد : القرامطة . . والدروز . . والنصيرية . . والبابية والبهائية . . والبهرة . .

ولا يزال لهم وجود في أنحاء متفرقة من مشرقي الوطن العربي والعالم الإسلامي(١١) .

<sup>(</sup>۱) مراجع:

<sup>[</sup>مذاهب الإسلاميين] للدكتور عبد الرحمن بدوي - طبعة بيروت سنة ١٩٧٣ م .

<sup>[</sup>كشاف اصطلاحات الفنون] للتهانوي - طبعة الهند سنة ١٨٩٢ م .



القرامطة واحدة من أهم وأخطر وأشهر الفرق الباطنية الإسماعيلية الشيعية . . ولقد جاءها هذا الاسم من اسم واحد من أشهر دعاتها : حمدان قرمط - أو قرمطويه - الذي كان من الأنباط في سواد - [ريف] - العراق . .

ومن أسماء هذه الفرقة - ذات الصلات بعقائدها - اسم: «السبعية» - نسبة إلى العدد سبعة . . ذلك أن من عقائدهم :

- أن الرسل سبع: أدم، ونوح، وإبراهيم، وموسى، وعيسى، ومحمد، ومحمد المهدى - وهو محمد بن إسماعيل بن جعفر الصادق - . .
- وأن لأئمة بعد محمد ، والله ، سبع : على بن أبى طالب وهو إمام رسول والحسن ، والحسين ، وعلى بن الحسين ، ومحمد بن على ، وجعفر بن محمد ، ومحمد بن اسماعيل بن جعفر وهو الإمام القائم المهدى ، وهو رسول وهؤلاء رسل أثمة . .
- وأن النبى ، ﴿ مَنْ انقطعت عنه الرسالة في حياته ، وانتقلت إلى الإمام على بن أبى طالب ، في يوم «غدير خم» ، عندما قال ، وهو عائد من حجة الوداع سنة ١٠ هـ : « من كنت مولاه فعلى مولاه» . . فخرج بذلك من الرسالة والنبوة ، وأصبح تابعا لعلى ، ومحجوجا به .

- وأن بين كل اثنين من «الرسل الأئمة : النطقاء» سبعة أئمة يتممون الشريعة ، وبهم يُقتدى ، وهم : إمام يؤدى عن الله . . وحجة يؤدى عن هذا الإمام ، ويُحْمَلُ عليه ، ويُحْتَجُ به له . . وذو قصة أى ذلك الذي يَمُصُ العلم أى يأخذه من الحجة . . وأربعة أبواب ، هم الدعاة : الداعى الأكبر وهو لرفع درجات المؤمنين والداعى المأذون الذي يأخذ العهود على الطالبين من أهل الظاهر فيدخلهم في ذمة الإمام ويفتح لهم باب العلم والمعرفة . . ومُكلِّب قد ارتفعت درجته في الدين ، لكن لم يُؤذن له في الدعوة ، بل في الاحتجاح على الناس ، فهو يحتج ويُرغَّب إلى الداعى . . ومؤمن يتبعه أي يتبع الداعى . . وهو الذي أُخِذَ عليه العهد وآمن وأيقن بالعهد ودخل في ذمته وحزبه . .
- وأن الشرائع منسوخة بشريعة القائم المهدى سابع النطقاء محمد بن إسماعيل . . الذي جعل الله له جنة آدم وهي عندهم في تأويلهم : الإباحة للمحارم وجميع ما خلق في الدنيا . . وأن تأويل قوله تعالى : ﴿ و كُلا مِنْهَا رَغَدًا حَيْثُ شَتْمًا ﴾ [ البقرة : ٥٠] . . يعنى : محمد بن إسماعيل وأباه إسماعيل . . وتأويل : ﴿ وَلا تقربا هذه الشُجرة ﴾ [ البقرة : ٥٠] أي موسى الكاظم بن جعفر الصادق ، ومن ادعى الإمامة من ولده . . فمحمد بن إسماعيل ، عندهم ، هو خاتم النبيين . .
- وأن جميع مافرض اللله على العباد ، وسائر ماسن الرسول
   لهم لها ظاهر وباطن . . وأن جميع الظاهر هي أمثال مضروبة ،

والمراد منها المعانى الباطنة فيها ، وهى التى عليها العمل ، وفيها النجاة . . وأن الظاهر مَنْهِيِّ عنه ، وفي استعماله الهلاك ، وهو جزء من العذاب الذي يعذب به الآخذون به ، لأنهم لم يعرفوا الحق الباطن .

● وهم يعللون هذا «النظام السبعى» الذى اعتقدوه ، بكون أولى العزم - عندهم - سبعة : نوح ، وإبراهيم ، وموسى ، وعيسى ، ومحمد ، وعلى ، ومحمد بن إسماعيل . والسماوات سبع . والأرضين سبع . . وبدن الإنسان سبع : يداه ، ورجلاه ، وظهره ، وبطنه ، وقلبه . . ورأس الإنسان سبع : عيناه ، وأذناه ، ومنخراه ، وفمه - وفيه لسانه ، وفمه بمنزلة صدره الذى فيه قلبه . . والأئمة سبع ، قلبهم محمد بن إسماعيل . .

ولقد بدأ ظهور القرامطة في الكوفة ، ثم انتشر مذهبهم باليمن والبحرين واليمامة . . ودخلت دولهم في صراعات مسلحة ضد كل من الدولتين العباسية والفاطمية . . فهاجمت جيوشهم أجزاء عديدة من الشام والعراق والحجاز ، حيث قتلوا الحجيج بمكة ودنسوا بيت الله الحرام وانتزعوا من الكعبة الحجر الأسود . . كما هاجموا مصر الفاطمية عدة مرات . .

والقرامطة - في الفكر السياسي والاجتماعي - تيار ثوري اشتراكي في إطار فصائل الإسماعيلية الباطنية - ولقد استهوت مبادئهم - كما يقول أبو حامد الغزالي - «الطبقات العاملة وأهل الصناعات والحرف!» . . وهم - في المجتمعات التي أقاموها - قد تدرجوا في الوصول إلى نظام «الاشتراك» في الثروات والأموال . .

وينسب إليهم إباحة الاشتراك في النساء ، كما هو الحال في الأموال . . ومن الشعر المنسوب إليهم ، والذي ينم عن نزعة إلحادية ونظرة مادية ، قول أحد شعرائهم :

تلوم على ترك الصلاة حليلتي فقلت: اغربي عن ناظري، أنت طالق فوالله لا صليت لله مُنفلسًا يصلى له الشيخ الجليل وفائق وأين خيولي والحلى والمناطق ؟! عليه يميني؟ إنني لمنافق! بلي . إن عَلَيَّ الله وَسُّع لم أزل أصلي له ما لاح في الجو بارق!

لماذا أصلى ؟ أين بغيبي ومنزلي؟ أصلى ولا فتر من الأرض يحتوي

كـمـا كـان النظام السـيـاسي ، في دولهم ، أقـرب إلى النظم الجمهورية ، رغم قيام مذهبهم على الوصية والوراثة والنص والتعيين للإمام المعصوم .

وكان القرامطة يتدرجون في الدعوة إلى مذهبهم ، وفي الارتقاء بالمدعويين عبر مراتب دعوتهم . . فهناك :

أ - مرتبة الزرق . . وفيها يتم تفرس حال المدعو . . هل هو قابل للدعوة أو لا ؟ . .

ب - ومرتبة التأنيس . . وفيها يستميلون المدعو بما يميل إليه هواه وطبعه ، من الزهد أو الخلاعة أو غيرهما . .

جـ - ومرتبة التشكيك في أركان الشريعة . .

د - ومرتبة التدليس . . وفيها يوهمونه بموافقه أكابر الدين والدنيا لمذهبهم حتى يزداد المدعو ثقة في المذهب . . هـ - ومرتبة التأسيس . . وفيها يمهدون بمقدمات يسلم المدعو بها ، وتكون مفضية إلى الباطل الذي يقصدونه من بعد . .

و - وصرتبة الخلع . . وهو الاطمئنان إلى إسقاط الأعمال
 والتكاليف البدنية عن المدعو . .

ز - ومرتبة السلخ عن الاعتقادات الدينية - وفيها تكون الإباحة لكافة اللذات . . والحث على استعمالها . وتأويل سائر الشرائع . .

وفي بعض الدراسات أن مراتب الدعوة عندهم تسع لا سبع . .

<sup>(</sup>١) مراجع:

<sup>- [</sup>كشاف اصطلاحات الفنون] للتهانوي - طبعة الهند سنة ١٨٩٢ م .

<sup>– [</sup>مذاهب الإسلاميين] للدكتور عبد الرحمن بدوى . طبعة بيروت سنة ١٩٧٣ م .

<sup>- [</sup>الإسلام والثورة] للدكتور محمد عمارة . طبعة القاهرة سنة ١٩٨٨ م



هم جماعة «إخوان الصفاء وخلان الوفاء» . . جماعة سرية . . شيعية . . إسماعيلية . . باطنية ، ذات توجه فلسفى تلفيقى ، جمعت فى نزعتها بين الإسلام – فى صورته التى تأوّلوها – وبين حكمة اليونان والفرس والهنود . . ولقد أخذوا من حكمة اليونان مثل الأفلاطونية ، وليس عقلانية المشائية الأرسطية . . ففيثاغورس القبرن السادس قبل الميلاد] وأفلاطون [ ٢٧٧ - ٣٤٧ ق ، م ] أنسب لعرفانهم الباطنى من أرسطو [ ٣٨٤ – ٣٢٢ ق ، م ] . . ولنظرية «الفيض» و «صدور» العالم عن الله بالتدريج – العقل ، فالنفس ، فالمادة ، فعالم الطبائع ، فالأجسام ، فالأفلاك ، فالعناصر ، فالمعادن والنبات والحيوان – لهذه النظرية فى الفيض شيوع فى تصوراتهم للوجود وللعلاقة بين مكوناته . . .

ولم تقف تزعتهم التلفيقية عند حدود مزج الإسلام- بعد تأويله- بفلسفة اليونان والفرس والهنود . . وإنما طمحت هذه النزعة إلى توحيد الأديان كذلك ، حتى تتفق مع فلسفتهم . .

ولقد «ظهرت» هذه الجماعة أول ما ظهرت في «البصرة» في النصف الثاني من القرن الرابع الهجري . . وعرف المؤرخون لها من علمائها خمسة : أبو سليمان محمد بن مشير البُستي - المشهور بالمقدسي- . . وأبو الحسن على بن هارون الزَّنجاني ، وأبو أحمد

محمد بن أحمد النهرجوري ، وأبو الحسن العوفي ، وزيد بن رفاعة . .

وكان أبو حيان التوحيدى [ ٠٠ ] هـ ١٠١ م] عارفا بمذهبهم ، من طريق زيد بن رفاعة ، فنقل عنه سبب إقامتهم لهذه الجماعة ، واتجاههم هذه الوجهة ، بأن «الشريعة قد دُنسَت بالجهالات ، واختلطت بالضلالات ، ولا سبيل إلى غسلها وتطهيرها إلا بالفلسفة ، لأنها حاوية للحكمة الاعتقادية والمصلحة الاجتهادية . ومتى انتظمت الفلسفة الاجتهادية اليونائية والشريعة العربية فقد حصل الكمال . .»

فالفلسفة ، عندهم ، حاوية «للحكمة الاعتقادية والمصلحة الاجتهادية» . . ومعنى هذا أنها بديل يغني عن الدين ؟! . .

ويؤكد هذا المذهب تفضيلهم الفلسفة على الشريعة ، على النحو الذى يجعلها تغنى عن الشريعة . . «فالشريعة : طب المرضى ، والفلسفة : طب الأصحاء . والأنبياء يطبون المرضى حتى لا يتزايد مرضهم ، وحتى يزول المرض بالعافية فقط . وأما الفلاسفة فإنهم يحفظون الصحة على أصحابها ، لا يعتر يهم مرض أصلا . فبين مدبر المريض وبين مدبر الصحيح فرق ظاهر وأمر مكشوف »!

ولقد أودعت هذه الجماعة فلسفتها في «الرسائل» الاثنتين والخمسين - [رسائل إخوان الصفا] - والتي عرضت للرياضيات . . والمنطق . . والعلوم الطبيعية . . وعلم النفس . . وما بعد الطبيعة . .

والتصوف . . والتنجيم . . والسحر . . الخ . . الخ . .

أما تنظيمهم السرى ، فكانت فيه أربع مراتب :

١ - مرتبة ذوى الصنائع: وهم الشبان الذين اتموا سن الخامسة عشرة، والمتميزون بصفاء جوهر النفس، وجودة القبول وسرعة التصور.. ويسمونهم «الإخوان الأبرار والرحماء»..

٢ - وصرتبة الرؤساء ذوى السياسات: وهم الذين أتموا سن الثلاثين ، وعرفوا بالحكمة والعقل ، ويسمونهم «الإخوان الأخيار والفضلاء » . .

٣ - ومرتبة الملوك ذوى السلطان: وتكون من الذين أتموا سن
 الأربعين ، وعرفوا بالقيام على حفظ الناموس - القانون - الالهى . .
 ويسمونهم «الإخوان الفضلاء الكرام» . .

والمرتبة العليا: التي يدعون الجميع إلى بلوغها ، وتتكون من الذين أتموا سن الخمسين . . وهم الذين أشبهوا الملائكة بقبول التأييد ، ومشاهدة الحق عيانا ، والوقوف على أحوال الآخرة .

ولقد تركت آراء إخوان الصفا أثارها في فرق وحركات باطنية وإسماعيلية كثيرة ، من مثل الحشاشين ، والدروز(١١) .

<sup>(</sup>۱) مراجع:

<sup>(</sup>١) ارسائل إخوان الصقا] طبعة بيروت سنة ١٩٥٧ م .



منذ تأسيس الدولة الأصوية [٤١] - ١٣٢ هـ ٢٦١ - ١٥٧٥] أصبحت شيعة آل البيت -علويين وعباسيين - في صفوف المعارضة ، التي لقيت من عنت الاضطهاد الأموى الشيء الكثير . . ولم يكن للعباسيين - ولد العباس بن عبد المطلب [٥١] ق . هـ - ٣٧ هـ ٣٧٥ - ٣٥٦ م] - طموح معلن في الخلافة ، ولا وجود ظاهر في دعوات الإمامة والمهدية وثوراتها على عهد الأمويين . . بل إن بعض أعلام البيت العباسي - ومنهم أبو العباس - السفاح - [١٠٤ - ١٣٦ هـ ٢٧٧ - ١٥٥٤م] وأبو جعفر المنصور [٩٥ = ١٥٨ هـ ١٠٤ - ١٧٧٥] قد بايعا - أثناء اضطراب أمور الدولة الأموية - أواخر عهدها - لإمام علوى ، هو النفس الزكية ، أمور الدولة الأموية - أواخر عهدها - لإمام علوى ، هو النفس الزكية ، محمد بن عبدالله بن الحسن [٩٣ - ١٥٥ هـ ١٢٧ - ٢٧٢ م] في المؤتر الذي عقدته المعارضة بمكة للنظر في من يكون بديلا لبني أمية في حكم المسلمين . .

لقد كانت معارضة آل البيت ، وهي تجمع بيعة المعارضين ، لا تحدد اسم الإمام المرشح ، وإنما كانت تدعو لبيعة «الرضى من آل محمد» ؟! . . ولم يكن المبايعون يعلمون شخص الإمام الذي تعقد له البيعة السرية ، علويا هو أم من بني العباس؟ . . وعندما انعقد مؤتم مكة كانت البيعة لعلوى ، سبقت له الثورة خلف إمام

علوی سنة ۱۲۲ هـ سنة ۷٤٠ م هو زید بن علی (۷۹ - ۱۲۲ هـ ۲۹۸ م ۹۸ - ۲۹۸ م

لكن خضم الدعوة السرية قد شهد استقلالا عباسيا عن التيار العلوى ، منذ عهد محمد بن على بن عبدالله بن العباس [٢٦ - ١٢٥ هـ ١٨١ - ٧٤٣ م] . . الذي ولد في «الحميمة» بين الشام والمدينة - بالقرب من معان - بأرض الشراة - . . فلقد بدأ دعوة سرية لإمامة عباسية منذ سنة ١٠٠ هـ سنة ١٠١٨م . . وكان له دعاة ونقباء يجبون له الخمس من شيعته في البلاد . . وبعد سنة ١٢٠ هـ سنة ١٢٠ م أصبح محمد بن على هذا الإمام السرى للهاشميين . . واستمر كذلك حتى وفاته سنة ١٢٥ هـ سنة ١٢٠ هـ سنة ١٢٠ م . .

وكان لمحمد بن على هذا أبناء ثلاثة : إبراهيم ٨٢١ - ١٣١ هـ ٧٠١ - ٧٤٩م) وأبو العباس - السفاح - وأبو جعفر المنصور . . وبعد وفاته تولى إمامة الدعوة العباسية ابنه إبراهيم ، بوصية من أبيه . .

وكان دعاة الدعوة العباسية يركزون على الأطراف التى لم تنضج عروبتها من أقاليم الدولة . . لأن عصبية العرب كانت في بنى أمية . . والاتجاه العربي في المعارضة كان مع العلويين . . ومن هنا كان اختيار الإمام إبراهيم بن محمد بن على بن عبدالله بن العباس لأبي مسلم الخراساني [۱۳۷ هـ ۷۵۰ م] ليكون واليا في الدعوة السرية ، على الدعاة والشيعة في خراسان . .

فلما اضطرب أمر الدولة الأموية ، في عهد خليفتها مروان بن محمد

[۱۲۷ - ۱۳۲ هـ ۷۶۶ - ۷۰۰ م] وازداد نشاط الدعوة العباسية وبلغ مروان خبر إمامها إبراهيم ، قبض عليه ، وسجنه في حران ، إلى أن قتله في سجنه سنة ۱۳۱ هـ سنة ۷۶۹ م . . أي قبل عام واحد من سف وط الدولة الأموية تحت ضربات الشورات التي اشتعلت في كثير من أقاليمها . .

وبعد مقتل الإمام إبراهيم . . انعقد مؤتمر المعارضة ، بمكة ، الذي بايع للنفس الزكية ، محمد بن عبدالله بن الحسن وهو علوى . . لكن التيار الخراساني في الثورة - بقيادة أبي مسلم الخراساني - كان عباسي الهوى والاتجاه ، ينفر - لتوجهه الشعوبي - من التوجه العربي في الثورة ، الذي يقوده العلويون . . وكان مع أبي مسلم في قيادة جيوش الثورة قائد عربي هو أبو سلمة الخلال ، مسلم في قيادة جيوش الثورة قائد عربي هو أبو سلمة الخلال ، حفص بن سليمان الهمداني [١٣٢ هـ ٥٧٠ م] - وكان يلقب في حركة الثورة بـ «وزير آل محمد» . .

فأراد التيار الخراساني ، ذو التوجه الشعوبي . . والذي كان ينفذ - في الموقف من العروبة - وصية الإمام العباسي إبراهيم بن محمد ، الموجهة لأبي مسلم والتي تقول : « . . وإن استطعت ألا تدع بخراسان أحدا يتكلم بالعربية إلا وقتلته فافعل! . . وعليك بمضر ، فإنهم العدو القريب الدار ، فأبد خضراءهم ، ولا تدع على الأرض منهم ديارا ؟! . . » . .

أراد هذا التيار الشعوبي الخلاص من التيار العربي . . فاغتالوا

أبا سلمة الخلال ، وألقوا بثقلهم وراء الفرع العباسي ، مستبعدين النفس الزكية ، وعاقدين البيعة بالخلافة لأبي العباس السفاح!..

ولقد استمر النفوذ الشعوبي على الدولة العباسية ودعوتها ظاهرا حتى بعد قتل المنصور لأبي مسلم الخراساني سنة ١٣٧ هـ سنة ٧٥٥ م . . ولم تبرأ هذه الدولة ودعوتها من سيطرة التيار «الخراساني الشعوبي» إلا بنكبة البرامكة [١٨٧ هـ ١٨٧ م] على عهد هارون الرشيد [١٧٠ - ١٩٣ هـ ١٨٧ - ١٨٩ م] . . وعند ذلك انفتح الباب للتيار العربي ، الذي كان المعتزلة من قواه الفكرية والإجتماعية والسياسية ، فبرز تأثيرهم في عهود المأمون [١٩٨ - ١٩٨ م] والمعتصم [١٨٧ - ٢٢٧ هـ ٢٢٣ مـ ٢٢٣ مـ ٢٢٨ ماكرة العباسية ودعوتها . . برز تأثيرهم على الدولة العباسية ودعوتها . .

ولقد ظلت الدعوة العباسية - في ظل دولتها - تواجه خطر الانشقاق العلوى ، الذي تمثل في الدعوة الزيدية ، وفي ثوراتها التي شقت عصا الطاعة ، وتمكنت من إقامة دول زيدية خارجة عن سلطة العباسيين . . حتى لقد أحدث هذا الانشقاق في الهاشميين - الانشقاق : العباسي - العلوى - انشقاقا في صفوف المعتزلة . . «فمعتزلة البصرة» -القدماء - هم الذين أيدوا الدولة ودعوتها . . بينما وقف «معتزلة بغداد» - المحدثون - مع العلويين والزيديين (۱)! .

<sup>(</sup>١) مراجع:

<sup>- [</sup>الإسلام وفلسفة الحكم] للدكتور/ محمد عمارة - طبعة القاهرة سنة ١٩٨٩ م .

<sup>- [</sup>تيارات الفكر الإسلامي] للذكتور / محمد عمارة - طبعة بيروت سنة ١٩٨٥ م .

# الترامية

من الفرق الإسلامية المبتدعة . . وتنسب إلى داعيها أبو عبدالله ، محمد بن كرّام بن عراق بن حزابة السجزى - أى السجستاني - [ ٢٥٥ هـ ٨٦٩م] .

والكرامية فرع من «المرجئة» . . ولهم في الإيمان مذهب يقول: إنه هو الإقرار والتصديق باللسان دون القلب ، ولذلك فالمنافقون - في مذهبهم . . مؤمنون على الحقيقة ، لأنهم أقروا وصدقوا باللسان ، ولاعبرة بالكفر القلبي . .

والكفر ، عند الكرّاميّة ، هو الجحود والإنكار باللسان . لكنهم يفرقون بين تسمية المؤمن مؤمنا فيما يرجع إلى أحكام الظاهر والتكليف في الدنيا ، وفيما يرجع إلى أحكام الآخرة والجزاء ، فالمنافق مؤمن في الدنيا حقيقة ، ومستحق للعقاب الأبدى في الأخرة .

وهم يثبتون الصفات للذات الإلهية على نحو يجعلهم «مُشَبِّهةً ومُجَسِّمَة» . .

وفى السياسة يقولون : إن الإمامة تثبت بإجماع الأمة -فيتفقون مع أهل السنة - ويخالفون الشيعة القائلين بالنص والتعيين- . . وهم يقرون البيعة لإمامين في قطرين ، لاعترافهم بإمامة على - في العراق - ومعاوية - في الشام . . ولقد انقسمت الكرّامية إلى فرق بلغ عددها الاثنى عشرة ، من أهمها : العابدية ، والنونية ، والزرينية ، والإسحاقية ، والواحدية ، والهيصمية- نسبة إلى دعاتها .



مذهب فارسى قديم ، يذهب فى تفسير العالم إلى القول بمبدأين متقابلين أزليين قديمين ، هما : النور والظلمة . . فالنور هو إله الخير والظلمة إله الشر . .

والثنوية فرق كثيرة ، تجتمع في اعتقاد المبدأ ين الأزليين – النور والظلمة – إلهى الخير والشر – وتختلف في فروع وتفاصيل . . ومن أشهر فرقهم «المانوية» – أتباع ماني بن فاتك الحكيم [٢١٥ – ٢٧٦م] – الذي ظهر في عهد سابور بن أردشير [٢٤١ – ٢٧٢ م] وقتله بهرام بن هرمز بن سابور . . وكانت المانوية مزيجا من المجوسية والنصرائية . . وله كتاب «السابرقان» . . وأتباعه يقولون أنه خاتم الأنبياء ! .

ومن الثنوية: «المزدكية» - أتباع مزدك» - الذي ظهر في زمن قباذ [٨٨٨ - ٥٣١م] والد كسرى أنو شروان [ ٥٣١ - ٥٧٩ م] - ولقد تبعه قباذ ، لكن ابنه أنو شروان قتله لفساد مذهبه - وخاصة دعوته إلى مشاعية الأموال والنساء . . .

ومن فسرق الثنوية - غيسر المانوية والمزدكية - الديصانية ، والمرقبونية ، والمانية ، والصيامية ، والمقلاصية . .

والثنوية من المذاهب الغنوصية ، ذات النزعة التلفيقية بين الفلسفات الباطنية العرفانية وبين الأديان - والنصرانية والمجوسية - بوجه خاص (١)

(١)مراجع:

[المغنى في أبواب التوحيد والعدل] جـ ٥ للقاضي عبد الجبار بن أحمد الهمذاني - طبعة القاهرة .



فرقة من فرق الديانات الوضعية بالهند ، عرفها المسلمون عندما وصل الإسلام إلى شب القارة الهندية ، وهم ينكرون النبوات والرسالات ، ويزعمون أن الأنبياء هم الذين فرقوا البشرية إلى فرق متناحرة . وفي المعارف وطرق اكتسابها هم ماديون دهريون ، ينكرون أن تكون للمعارف وسائل غير الحواس الخمس ، ولقد قادهم ذلك إلى إنكار وجود إله لا تدركه الحواس . .

ولقد دارت بين سمنية «السند» وبين طوائف من علماء الإسلام مناظرات في العهدين الأموى والعباسي . . وكانوا يتحدون المسلمين في المناظرات . . ومنهم من أسلم كثمرة لهذه المناظرات ، وخاصة عندما كان طرفها الإسلامي من علماء المعتزلة ، الذين استخدموا العقل وبراهينه في المناظرة ، وذلك على عكس علماء «أهل الحديث» ، الذين كانوا يحتجون بنصوص لا يؤمن السمنية بحجيتها(١) .

<sup>(</sup>١) مراجع:

<sup>(</sup>كشاف اصطلاحات الفنون) للتهانوي .- طبعة الهند سنة ١٨٩١ م .

<sup>[</sup>تيازات الفكر الإسلامي] للدكتور محمد عمارة - طبعة دار الشروق سنة ١٩٩١ م.



هم الذين يجعلون الأسباب المركبة في الطبيعة فاعلة - بشكل ذاتي ومستقل وكامل - للمسببات ، منكرين بذلك وجود خالق مسبب لهذه الأسباب ولمسبباتها . . فهم يرجعون نمو الأشياء وتغيرها وحركاتها إلى طبيعتها ذاتها . . ويقولون إن «نسمة الحياة الأولى» قد تخلقت ذاتيا- وطبيعيا - دونما فعل خالق مفارق للطبيعة ووراءها .

وفى مقابل الطبائعيين ، وعلى النقيض منهم ، القائلون بنفي الأسباب من الطبيعة نفيا تاما ، وإرجاع كل الأسباب والمسببات إلى الذات الإلهية وحدها . .

وبين هذين المذهبين يتوسط الإسلام ، الذى يرى الطبيعة ذاتها مخلوقة لله ، سبحانه وتعالى - بل إن مصطلح «الخليقة» - فى العربية - مرادف لمصطلح «الطبيعة» . . ويرى - الإسلام - أن خالق الطبيعة قد خلق فيها أسبابا وقوانين فاعلة لمسبباتها ، ولا تبديل ولا تحويل لعمل هذه الأسباب إلا بإرادة الخالق سبحانه وتعالى إذا أراد إحلال قوانين أحرى محلها . . وبهذا المذهب جمع الإسلام بين «الطبائع» وبين «التوحيد» لخالق الطبيعة وما فيها من قوى وأسباب .

وتعبيرا عن المذهب الإسلامي - الذي توسط بين غلو مادي وغلو باطني - يقول أبو عمرو عثمان بن بحر الجاحظ ١٦٣١ -٢٥٥ هـ ٧٨٠ - ٨٦٩ م]: «إن المصيب هو الذي يجمع تحقيق التوحيد لايصلح وإعطاء الطبائع حقها من الأعمال. ومن زعم أن التوحيد لايصلح إلا بإبطال حقائق الطبائع، فقد حمل عجزه على الكلام في التوحيد، وكذلك إذا زعم أن الطبائع لاتصح إذا قرنها بالتوحيد، ومن قال هذا فقد حمل عجزه على الكلام في الطبائع . . وإنما ييأس منك الملحد إذا لم يدعك التوفر على التوحيد إلى بخس حقوق الطبائع ، لأن في رفع أعمالها رفع أعيانها ، وإذا كانت الأعيان هي الدالة على الله ، فرفعت الدليل ، فقد أبطلت المدلول عليه! . .»

والطبائعيون هم الدهريون . . ولجمال الدين الأفغاني [١٢٥٤ - ١٢٥٤ هـ ١٣١٤هـ ١٨٣٨ - ١٨٩٧م] رسالة في نقض مذهبهم ، وتعقب فكرهم عبر الحضارات الإنسانية ، غربية وشرقية ، مع إبراز دورهم في انهيار هذه الحضارات . . ولقد كتبها - [رسالة الرد على الدهريين] - بالفارسية ، وترجمها إلى العربية الشيخ محمد عبده [١٢٦٥ - ١٣٢٣هـ ١٨٤٩ - ١٩٠٥م] بمساعدة خادم الأفغاني "أبو تراب» (١) . .

<sup>(</sup>١) مراجع:



الوهابية . . مصطلح لايرضاه أنصار هذه الدعوة علما على دعوتهم! . . ومع ذلك فلقد اشتهرت به . . ولقد جاءها بسبب اشتهار نسبتها إلى داعيتها وشيخها محمد بن عبد الوهاب [١١١٥] - ١٢٠٦ هـ ١٧٠٣ - ١٧٩٢م] . . .

ففى القرن الثانى عشر الهجرى - الثامن عشر الميلادى - ولد ونشأ محمد بن عبد الوهاب ، فى «نجد» - من شبه الجزيرة العربية - وكانت أسرته عامرة بالفقهاء ، الذين أخذ عنهم علوم الدين ، قبل أن يستزيد منها على يدى علماء مكة والمدينة . .

وكانت بادية نجد ، التي تغلب عليها بساطة الفكر ، وخشونة الطبيعة ، تخضع - كغيرها من أنحاء شبه الجزيرة العربية لسلطان الدولة العثمانية ، وتسود فيها الفكرية التي سادت ذلك العصر ، والتي أدخلت في التصورات الاعتقادية الإسلامية ، وكذلك في شعائر الإسلام وعباداته الكثير من البدع والخرافات ، فتغبشت الصورة النقية لعقيدة التوحيد الإسلامي إلى حد كبير ، وأصبح العامة يتخذون الوسائل والوسائط شفعاء إلى الله ، بل ويتوجهون إلى الوسائط بالدعاء وطلب قضاء الحاجات عند الملمات! . .

ولما رأى ابن عبد الوهاب ذلك ، وعرض صورة «إسلام العامة» على حقيقة «إسلام السلف» وجد أن الإسلام الأول – إسلام السلف- قد أصبح «غريبا»! . . فقرر أن يجاهد لتجديد وتصحيح عقائد الناس ، مقتديا بإمام السلفية الأول الإمام أحمد بن حنبل المحالم الناس ، مقتديا بإمام السلفية الأول الإمام أحمد بن حنبل الذي مثل في تياراتنا الفكرية : النزوع إلى الوقوف عند النصوص ، والحذر من التأويل وغيره من أدوات النظر العقلى ، مخافة التأثر بالتصورات الوافدة من المواريث الفكرية للحضارات الأخرى ، وتشبئا بصورة الإسلام البسيطة التي سادت شبه الجزيرة العربية قبل عصر الفتوحات والتأثيرات الفكرية التي تلتها . .

ولقد كانت بيئة «نجد» ، البسيطة ، أكثر ملاءمة للإسلام السلفى البسيط ، فظواهر النصوص تكفى للإجابة على علامات استفهام إنسانها البسيط ، كما تكفى لتصحيح معتقداته وتصوراته وإعادة عباداته إلى إطار الإسلام الصحيح والبسيط ، دونا حاجة إلى العقلانية الكلامية أو الفلسفية ، وما أثمرت من «قياس» و «رأى» و «تأويل» . .

لقد انطلق ابن عبد الوهاب من تراث التيار السلفى ، وفكر الأئمة : أحمد بن حنبل ، وابن تيمية [771 - ٧٢٨ هـ ٢٦٣- الأئمة ] وابن قيم الجوزية [791 - ٧٥١ هـ ٢٩٢١ - ١٣٥٠م] مركزا جهده على إصلاح «العقائد» وتقويم «التصورات» وتصحيح «العبادات» . فحكم بالشرك ، الظاهر والجلى ، على المتوسلين إلى الله بالأولياء والصالحين والمشاهد والمزارات والرموز ، بل لقد رأى أن شركهم هذا هو أعظم من شرك الجاهلية الأولى . . ورفض - كما صنع أعلام السلفية اللأولى - أن يحتكم لغير النصوص ، فهاجم

«القياس» ، حتى لو كان صحيحا ، وأعرض عن «التأويل» فى فهم النصوص وتفسسيرها . . وأعلن أن «الرأى» لا وزن له بجانب النصوص . . ملتزما ، فى ذلك كله ، المنهج الذى صاغه الإمام أحمد ابن حنبل لهذا التيار . .

وكان طبيعيا أن تصطدم هذه الدعوة السلفية بالفكرية السائدة فى مناخ الدولة العثمانية ، والمنتشرة بين العامة ، والتي يرعاها سلاطين آل عثمان . .

بل إن هذا الصدام قد تعدى الحدود الفكرية . . فلقد كان ابن عبد الوهاب أكثر من «شيخ» ، وأعظم من «فقيه» ، وأكبر من «داعية» . . ومن ثم فإنه لم يشأ أن يقف بدعوته عند رسائل يؤلفها ، أو مواعظ يلقيها ، أو مذهب فقهى يبشر به ، أو حتى حلقة من الأتباع والمريدين . . لقد أراد أن تكون «لدعوته» «دولة» ، تضمن لها التطبيق والانتشار والاستمرار . . فالله يزع «بالسلطان» مالايزع «بالقرآن»! . . ولعله قد أدرك أن أعلام التجديد والاجتهاد ، الذين بقى تجديدهم واجتهادهم فى نطاق تأليف الكتب وحلقات الدرس ودائرة المريدين ، قد عجزت جهودهم عن تغيير واقع التخلف الحضارى . . ولعله ، قد عجزت جهودهم عن تغيير واقع التخلف الحضارى . . ولعله ، أيضا ، قد أبصر ما تميز به عصره من تعاظم التحديات التى تواجه الاسلام والمسلمين ، فأراد لجهوده ولدعوته أن تكون «حركة» ، ولهذه «الحركة» أن لاتقف عند حدود «القلم» ، فطمح أن يكون «اللقلم» «الحركة» أن لاتقف عند حدود «القلم» ، فطمح أن يكون «اللقلم» «سيف» يضمن «للفكر» الفعل والصمود والانتشار والاستمرار! . .

غادر ابن عبد الوهاب «حريملا» - التى بدأ فيها دعوته - إلى «العيينة»، فعرض مذهبه على رئيسها عثمان بن أحمد بن معمر، الذى استجاب لدعوته، فعقد معه عهدا أن ينصر دعوة التوحيد الذي استجاب لدعوته، فعقد معه عهدا أن ينصر دعوة التوحيد ولا إله إلا الله]، ويسخر قوته لاقتلاع عقائد «الشرك» ورموزه، مقابل أن يملكه الله نجدا وأعرابها»! . . فتحرك جيش «العيينة»، وفي مقدمته ابن عبد الوهاب، لهدم القباب المقامة على مقابر الأولياء ، ولاقتلاع الأشجار وإزالة الرموز التى كانت مقدسة لدى العامة ، يتخذونها وسائط تقربهم - بزعمهم - إلى الله زلفى! . وكان قبر الصحابي زيد بن الخطاب [١٢ هـ ٦٣٣ م] ، باليمامة ، من بين القباب التى قاد ابن عبد الوهاب عملية هدمها ، بعد أن أجفل وتردد حتى جند أمير «العيينة» عن الإقدام على هدمه! . . ولقد استفز هذا العمل أعراب ناحية اليمامة ، فخشي عثمان بن معمر عداءهم وتردهم ، فطلب إلى ابن عبد الوهاب مغادرة المنطقة خوفا على حياته ، فغادر «العيينة» إلى «الدرعية» سنة ١١٥٨ هـ سنة ١٧٤٥ هـ . .

وفى «الدرعية» تحالف ابن عبد الوهاب مع أميرها محمد بن سعود [١٧٧٩ هـ ١٧٧٦م] . . فسادت الدعوة السلفية فيها وفى نجد وما تاخمها . . ثم أخذ يعرض دعوته على حجاج بيت الله الحرام وزوار مسجد الرسول ، وفي موسم الحج والزيارة . . وبدأ الحجاج يسمعون ويتناقلون أراءه التي تحكم «بالكفر» على الخالفين! . .

وكان ابن عبد الوهاب يقود الجهاد ، في طليعة جيش ابن سعود . . فهاجموا «كربلاء» ، بالعراق ، واستولوا على الكنوز الذهبية والفضية النفسية لمشاهدها ومزاراتها سنة ١٢١٦ هـ سنة و١٨٠٥ م، ودخلوا المدينة المنورة سنة ١٢٢٠ هـ سنة ١٨٠٥ م، وأزالوا القباب والشواهد الخاصة عزارات الصحابة في مقابر البقيع ، وفي العام التالي ذهب ابن سعود إلى مكة ، حاجا ومستعرضا قوته ، فبايعه «شريفها» ، وطرد من كان بها من رجال الدولة العثمانية . وهكذا تمت للوهابية - الدعوة والسلطة - السيطرة على الحرمين ونجد والحجاز ، فتصاعد تحديها للدولة العثمانية ، ولفكريتها المثقلة بالبدع والخرافات! . .

لكن العثمانيين ، بعد أن فشلوا في مواجهة الوهابية ، استعانوا بحصد على باشا [١٩٨٤ - ١٢٦٥ هـ ١٧٧٠ - ١٨٤٩م] والجيش المصرى ، الذي أسقط الدولة الوهابية وأجهز عليها عندما احتل عاصمتها «الدرعية» في ٧ ذي القعدة سنة ١٢٣٣ هـ ٨ سبتمبر سنة ١٨١٨م ، بعد سنوات طويلة من القتال وذلك بعد ثلاثة أرباع القرن على ظهور دعوة ابن عبد الوهاب - . . وبقيت الوهابية «دعوة» تسعى لإقامة «الدولة» ، حتى تيسر لها ذلك في العقدين الثاني والثالث من القرن العشرين الميلادي ، على يد الملك عبد العزيز آل سعود [١٢٩٣ - ١٣٧٣هـ ١٨٧١ - ١٩٥٣م] . .

※ ※ ※

لقد كانت الوهابية ، على جبهة «العقائد والشعائر الدينية» ، حركة تجديد سلفية ، انتقلت بالتجديد من إطاره الفردى إلى إطار «الدعوة» التي جاهدت لامتلاك «الدولة» لتتمكن من ترسيخ

فكرها وضمان انتشاره واستمراره . . وفي هذا الإطار مثلت أولى حركات اليقظة الإسلامية في عصرنا الحديث . .

كذلك ، مثلت ، على «الجبهة الحضارية» دعوة إلى تميز الحضارة الإسلامية عن الفكر الوافد - اليوناني القديم . . والغربي الحديث - . . وإن تكن بداوة بيئتها ، وفقر الفكر الفلسفي عند أعلامها قد جعل إسهامها على هذه الجبهة متمثلا في رفض التبعية الفكرية ، مع العجز عن الإبداع في بلورة البديل وتطويره . .

وعلى الجبهة السياسية ، مثلت الوهابية حركة معارضة للدولة العشمانية ، بدأت بالرفض للفكرية الدينية المحملة بالبدع والشعوذة ، والتي كانت سائدة في مناخ الدولة العشمانية ، ثم اصطدمت دولتها بالسلطنة العثمانية . . بل لقد كان تبنى الوهابية للموقف السلفى للإمام أحمد بن حنبل ، حول «قرشية» الإمام ، ومن باب أولى «عروبته» . . كان تبنى الوهابية لهذا الموقف يعنى ، في الواقع ، الرفض لشرعية الخلافة العثمانية ، والدعوة إلى خلافة عربية قرشية ! . .

وهى قد تميزت كطليعة للحركات التجديدية الإسلامية الحديثة بإقامة العلاقة بين الدين والدولة . . بين الدعوة الإسلامية وإقامة المجتمع الذي يطبق منهاج الدعوة الإسلامية . . لكنها ، بسبب من بداوة البيئة التي نشأت فيها ، وخصوصية التحديات المحلية التي واجهت إمامها - الشيخ محمد بن عبد الوهاب - قد اتخذت موقفا غير ودي من «العقلانية» ومن «التمدن» . . فظواهر النصوص كانت كافية للإجابة على ما تثيره بيئتها البدوية البسيطة من مشكلات ، وماتطرحه من علامات استفهام . . ومواريثها السلفية ، التى بدأت بإمام السلفية أحمد بن حنبل ، قد رفضت «عقلانية المسلمين» ضمن رفضها «لعقلانية اليونان»! . . وجاءت الوهابية ، محكومة بأوضاع بيئها البدوية ، وبالمنهاج النصوصى لمواريثها السلفية ، فرفضت «التمدن» عامة ، كجزء من رفضها ذلك «التمدن الغربى» ، الذي كان يتسلل إلى عالم الإسلام من تلك الثغرات التى فتحها الغرب في جدار دولة آل عثمان ؟! . .

لقد كانت تجديدا للعقيدة الدينية . . وجمودا في التمدن الدنيوى . . وصدق في دعاتها قول الإمام محمد عبده ١٣٦٦ - ١٣٢٣ هـ ١٣٤٩ - ١٩١٥ : « . . إنهم ، وإن أنكروا كشيرا من البدع ، ونحوا عن الدين كثيرا ما أضيف إليه وليس منه ، إلا أنهم يرون وجوب الأخذ بما يفهم من لفظ الوارد ، والتقيد به ، بدون التفات إلى ما تقتضيه الأصول التي قام عليها الدين وإليها كانت الدعوة ولأجلها منحت النبوة ، فلم يكونوا للعلم أولياء ولا للمدنية أحباء؟! . .»

ولعل هذا الطابع الذي تميزت به الوهابية هو الذي حال دون انتشارها خارج البيئة البدوية التي نشأت فيها(١).

<sup>(</sup>۱) مراجع:

<sup>[</sup>مجموعة التوحيد] - رسائل للإمام محمد بن عبد الوهاب - طبعة المكتبة السلفية- القاهرة . [الدعوة الوهابية] لعبد الكريم الخطيب - طبعة القاهرة سنة ١٩٧٤ م .

<sup>[</sup>تيارات الفكر الإسلامي] للدكتور محمد عمارة - طبعة بيروت سنة ١٩٨٥ م .



الجامعة الإسلامية : «دائرة انتماء» ، عقدى . . وحضارى . . وحضارى . . وسياسى . . نبعت وتنبع لدى المسلمين من حقيقة إسلامية أقامت الوحدة بينهم عندما وحدت أنتماءهم إلى خمسة جوامع أساسية ، لا تنفى وحدتها ما بداخلها من تمايزات فى «الانتماءات الفرعية» . . فالمسلمون توحدهم :

١ - العقيدة الدينية الواحدة . . وفي إطارها تتمايز مذاهبهم
 الكلامية والصوفية . .

٢ - والشريعة الإلهية الواحدة . . وفي إطارها تتمايز مذاهبهم
 الفقهية في فروع العبادات والمعاملات . .

 ٣ - والحضارة الإسلامية الواحدة . . وفي إطارها تتمايز العادات والتقاليد والأعراف . .

٤ - والأمة الواحدة - بالمعنى العقدى والسياسى والحضارى للمتدينين بالإسلام - وبالمعنى السياسى والحضارى والشقافى للملل والنحل التى تعيش فى عالم الإسلام ، جزءا أصيلا فى الأمة والرعية - وفى إطار وحدة الأمة تتمايز شعوب الأمة وقبائلها وأقوامها وأجناسها ومللها . .

ووحدة دار الإسلام . . وفي إطارها تتمايز الأوطان والأقاليم
 والولايات . .

فالانتماء إلى الجامعة الإسلامية ، وإن اعترف واحترم واعتنى ١١٩ بالانتماءات الفرعية ، إلا أنه لايكتفي بها ولايقف عند حدودها كنهاية للمطاف . .

فهو يعنى رفض الوقوف بفكرة «الوطن» عند حدود دائرة «الإقليم» ، بل ويتجاوز دائرة «الوطن القومي» إلى «عالم الإسلام» ، الذي يضم «الأقاليم» و «القوميات» . .

وهو يعنى وجود «طابع حضارى» لهذا «الانتماء الإسلامي»، فعلاقات الأقاليم الإسلامية والقوميات التي يضمها عالم الإسلام لاتقف عند حدود حسن الجوار، أو المصالح الأمنية والاقتصادية.. وإنما تعنى ، فوق ذلك ، ومع ذلك ، وجود «وحدة في الحضارة الإسلامية»، تجعل من عالم الإسلام هذا ، بأقاليمه وقومياته منظومة حضارية متميزة بين الحضارات الإنسانية الأخرى..

فهو انتماء موحَّد إلى الجوامع الخمسة الموحِّدة للمسلمين ، يغتني بما في داخلها من تمايزات وانتماءات فرعية . .

## \* \* \*

وفى العصر الحديث ، أصبح شعار «الجامعة الإسلامية» العنوان والمظلة لذلك التيار الفكرى والسياسى العريض ، الذى أبصر قادته ودعاته ودعواته وحركاته وأنصاره أن هناك عددا من التحديات التى تواجه الفكر الإسلامى وعالم الإسلام ، سواء أكانت تلك التحديات داخلية ، كالتخلف الفكرى والروحى والانحدار الحضارى والسياسى والصراعات الإقليمية والقبلية . . أو أتية من الخارج ، في شكل المد الاستعمارى الغربى ، وما جاء في ركابه من غزو فكرى يحتل العسقل المسلم ، ونهب اقتصادى للشروات غزو فكرى يحتل العسقل المسلم ، ونهب اقتصادى للشروات الإسلامية ، واحتلال عسكرى يلحق عالم الإسلام إلحاق التبعية بالمركز الغربى ، تأبيدا للتخلف ، وإعاقة للتقدم والنهوض . .

تيار الجامعة الإسلامية ، هو الذي أبصر أصحابه هذه التحديات ، ثم آمنوا بأن تشخيصها ، في مختلف البلاد الإسلامية ، ومن ثم تحديد سبل الخروج منها ، لابد وأن ينطلق من المنهاج الإسلامي والمرجعية الإسلامية . . فالإسلام عند هذا التيار – هو باعث النهضة ، ومنهاج التقدم ، لعودة المسلمين – مرة أخرى – إلى مكانتهم الحضارية التي سبق واحتلوها بهذا الإسلام .

## 举 举 举

ولكن وحدة شعار الجامعة الإسلامية ، لم تخف في يوم من الأيام حقيقة تمايز تيار الجامعة الإسلامية إلى «مدارس» و «فصائل» و «دعوات» ، ميزت بينها «الفروق» ، كما جمعت بينها «الأشباه والنظائر» . . وذلك عندما اتفقت في المقاصد - وجوهرها: إنهاض المسلمين بالإسلام - . . وتميزت في الوسائل والتفاصيل - . .

• فنحن نستطيع أن نذكر الحركة الوهابية ، التي أسسها إمامها الشيخ محمد بن عبد الوهاب [١١٥٥ - ١٢٠٦ هـ ١٧٠٣ - ١٧٩٢] الشيخ محمد بن عبد الوهاب [١١٥٥ - ١٢٠٦ هـ ١٧٩٣] المالامية أي كاقدم فصيل فكرى وسياسي يمكن أن يندرج تحت شعار «الجامعة الإسلامية» في عصرنا الحديث . فلقد كانت الوهابية وفي الفكر - دعوة وحركة ترمي إلى تجديد شباب الإسلام والمسلمين ، عن طريق طرح ركام البدع والخرافات التي دخلت في عقائد المسلمين . ثم إنها لم تقف عند حدود «الدعوة» ، وإنما غدت لها «دولة» جسدتها في الممارسة والتطبيق .

وكانت الحركة السنوسية ، التي أسسها بالمغرب العربي إمامها
 الشيخ محمد بن على السنوسي ١٢٠٢ - ١٢٧٦هـ ١٧٨٧ -

المدام] هي الامتداد الوهابي إلى بلاد الشمال الإفريقي ، بعد أن أدخلت في بنيتها الفكرية ونشاطها العملي خصائص المكان وتحديات الاستعمار الغربي ، الذي واجهته . . ومن ثم ، فإن السنوسية التي تميزت عن الوهابية بمزج الصوفية بالسلفية ، وبمواجهة الاستعمار الغربي ، لا الدولة العثمانية . . كانت هي الأخرى فصيلا من فصائل الجامعة الإسلامية . . وغدت ، من خلال «الزوايا» عارسة حياتية جسدت «الدعوة » في واقع الحياة . . وكذلك الدعوة والحركة المهدية ، التي أسسها − بالسودان − وكذلك الدعوة والحركة المهدية ، التي أسسها − بالسودان من إمامها محمد أحمد «المهدي» [٢٠٦٦ - ١٣٠٢ هـ ١٨٤٤ − من تجديد . . وفي السياسة من أصد للغرب ، ومن دعوة لتحرير عالم الإسلام «من غانة إلى فرغانة» − كما قال المهدى − كانت هي الأخرى فصيلا من فصائل الجامعة الإسلامية ، تلاءمت مع ظروف السودان وواقعه في ذلك التاريخ . . ولقد جسدت «الدعوة» من خلال «الثورة»

• بل إن تيار الدعوة الإسماعيلية الحديثة ، التي كان من أبرز قادتها «أغاخان» [١٢٩٤ - ١٣٧٦ هـ ١٨٧٧ - ١٩٥٧م] قد عمل هو الآخر تحت شعار الجامعة الإسلامية ، وفي ذلك يقول أغاخان : «إن هناك جامعة إسلامية حقة صريحة ينضم إلى لوائها الحركل مسلم مؤمن مخلص ، أعنى بذلك الرابطة الروحانية الوجدانية ، والوحدة الجامعة بين أتباع صاحب الرسالة الإسلامية . فهذه الوحدة الإسلامية الروحانية التهذيبية يجب أن تتعهد فتنموا أبدا ، لأنها عند أتباع النبي أس الحياة وجوهر النفس» . .

و «الدولة» لعدة عقود .

فحتى عند الباطنية ، ارتفع هذا الشعار ، عنوانا على الرابطة «الروحية الوجدانية» الجامعة . .

● ومن فصائل الجامعة الإسلامية من دعته الظروف والملابسات والإمكانات إلى التركيز على العمل السياسي أكثر من الإحياء الديني الشامل . . وذلك مثل «الحزب الوطني» ، الذي قاده مصطفى كامل باشا [١٢٩١ - ١٣٢٦ هـ ١٨٧٤ - ١٩٠٨] . . فلقد كانت معركته الكبري هي إجلاء الاحتلال الإنجليزي عن مصر ، ومن ثم كان تركيزه عللي «الوطنية المصرية» ، ولكن في إطار الانتماء للجامعة الإسلامية . . ولقد عبر عن هذه العلاقة بقوله : «إننا نطلب استقلال وطننا وحرية ديارنا . . ولا يمنعنا هذا من النظر إلى الوجهة الدولية للمسألة المصرية . . فمصر للمصريين . . ومحال أن نطلب مالكا أجنبيا عنا . . لكننا نود أن نكون قوة محالفة للدولة العلية (العثمانية) . . فمن ناموس الطبيعة أن من اتفقت مصالحهم يجتمعون ويتناصرون . . ونحن إذا اعتمدنا على الإسلام وقواعده وأوامره وإرشاداته ، وأخذنا من المدنية الغربية فوائدها ومنافعها . . بلغنا أقصى مايرام من مجد وعز وسؤدد ومقام رفيع . . فميل المسلم لأبناء دينه أمر طبيعي وشرعي ، يزكيه أن لتأخر الشعوب الإسلامية أسبابا واحدة . . وهذا هو معنى حركة الجامعة الاسلامية ..»

فالانتماء الفرعى - مصر للمصريين - والذي كان تحدي الاحتلال الإنجليزي سببا للتركيز عليه ، قد أصبح جزءا من الانتماء الإسلامي الجامع . .

 بل إن الدعوة والحركة والثورة العرابية - التي قادها أحمد عرابي باشا (١٢٥٧ - ١٣٢٩ هـ ١٨٤١ - ١٩١١م] . . في مصر الاسلامية . . لم تكن بمعزل عن الانتماء إلى تيار الجامعة وطنية . . لم تكن بمعزل عن الانتماء إلى تيار الجامعة الإسلامية . . فعرابي هو صاحب تشبيه العلاقة بين الأوطان والأقاليم الإسلامية وبين خلافة السلطان العثماني بالمنزل ، الذي يختص كل ساكن بحجرة فيه ، دونما تناقض أو انفصال بين الحجرات ، وأيضا دونما إلغاء لهذا الاختصاص! . . وهو ، أيضا ، الذي استنكر - في رسالته إلى جورجي زيدان - أن يكون هدف الثورة العرابية إسقاط الجامعة الإسلامية من محيط الانتماء ، وقال : «إن هذا الادعاء هو من إرجاف المرجفين . . لأني أرى في ذلك ضياعا للإسلام عن بكرة أبيه » . .

● على أن أشهر وأفحل وأعظم فصائل تيار الجامعة الإسلامية ، كان ذلك الذي تبلور من حول جمال الدين الأفغاني [٢٥٤١ - ١٣٥٤ هـ ١٣١٨ هـ ١٨٣٨ م ١٨٩٨ ] . . والذي تأسس شعبيا أهليا - وخاصة بين الصفوة من العلماء والقادة للرأى العام - ثم تحالف مع الدولة العثمانية لنصرة الدعوة إلى الجامعة الاسلامية . . كما تميز بشموله كل عالم الإسلام . . فلم يقف عند إقليم أو قضية وطنية ، مع ربطها بالجامعة الإسلامية . . وإنما انطلق من شمولية الدعوة للجامعة الإسلامية ، سالكا القضايا الوطنية والمشكلات الإقليمية في سلكها العام ، دون إغفال للأوزان المتفاوتة للقضايا الوطنية ، لعلاقة هذه الأوزان بنصره المقصد العام . .

كذلك تميزت دعوة الجامعة الإسلامية ، عند هذا الفصيل ، بعدد من المميزات ، كان في مقدمتها :

۱ - الإصلاح الديني ، من منطلق العقلانية التي توازن بين «الرأى» و «الأثر» ، إيمانا بأن الشرق لن ينتصر في صراعه مع

الغرب إلا إذا تسلح بسلاح العقل ، ذلك السلاح الذي ضمن للغرب تفوقه في هذا الصراع .

٢- وتجديد الصلات الحضارية مع الغرب ، واقتباس المناسب من حضارته وعلومه - كما صنع العرب والمسلمون في العصر العباسي - حتى يتمكن الشرق من العودة إلى التأثير والعطاء الحضارى مرة أخرى .

٣ - والمحافظة على بقاء السلطنة العثمانية ، وتنمية جوانبها الإيجابية ، والعمل على تجديد شبابها ، لا من منطلق الإيمان بحيازتها شروط الخلافة الإسلامية الكاملة ، وإنما من منطلق الضرورات التى يحتمها التصدى للعدو الرئيسي وهو الاستعمار الغربي الزاحف على ديار الإسلام . .

ولذلك ، كان تحالف هذا الفصيل مع الدولة العثمانية ، ومع السلطان عبد الحميد الثاني [١٢٥٨ – ١٣٣٦ هـ ١٨٤٢ – ١٩١٨] في الدعوة للجامعة الإسلامية ، جامعا لمقاصد هذا التيار في التصدي للتحديات الاستعمارية المهددة للوجود المستقل للأمة . . وفي التجديد للذاتية الإسلامية ، باعتبار هذا التجديد باب التقدم والنهوض ، وشرط الانتصار على التحديات الاستعمارية . . ومن هنا كان تعاون الأفغاني مع السلطان عبد الحميد تعاونا يستهدف تحقيق .

- ١ فعالية أكبر في مواجهة الخطر الرئيسي : الاستعمار الغربي . .
  - ٢ والإصلاح الدستوري لنظام الحكم وفلسفته في الدولة . .
  - ٣ وتطهير أجهزة الدولة القيادية من الخونة والعجزة والفاسدين . .
- ٤ واستبدال «اللامركزية» التي تتيح فرص النمو والازدهار

للخصائص القومية والإمكانات الوطنية والمادية - في علاقات أقاليم الدولة وولاياتها «بالمركزية» القاتلة للخصائص الذاتية للأقاليم والولايات . . وحتى تغلق الأبواب أمام دعوات التمزق والتشرذم باسم القوميات والمذاهب والملل المختلفة . .

 ٥ - وتعريب «الدولة» لتصبح الدولة الإسلامية ناطقة بلسان الإسلام والقرآن . .

7 - وتحرير ثروات العالم الإسلامي من نهب واستغلال الشركات الاستعمارية . . «فغاية الجامعة الإسلامية الاقتصادية ، هي : ثروة المسلمين للمسلمين ، وثمرات التجارة والصناعة في جميع المعمور الإسلامي هي لهم يتنعمون بها ، وليست لنصارى الغرب يستنزفونها . وهي : نفض اليد من رءوس المال الغربية والاستعاضة عنها برءوس مال إسلامية ، وفوق جميع هذا ، هي تحطيم نواجذ أوربة ، تلك النواجذ العاضة على موارد الثروة الطبيعية في بلاد المسلمين ، وذلك بعدم تجديد الاستيازات في الأرضين والمعادن والغابات وقطر الحديد والجمارك ، والعقود التي ما دامت خارجة من أيدى العالم الإسلامي فهو يظل عالة على الغرب» . .

لتحقيق هذه الأهداف قام التحالف بين تيار الجامعة الإسلامية ، الذى قاده جمال الدين الأفغاني ، - وهو الذى أصبح شعار «الجامعة الإسلامية» علما عليه - وبين الدولة العثمانية ، وسلطانها السلطان عبد الحميد الثاني . . وأعلن الأفغاني : «أن الممالك الإسلامية في الشرق لاتسلم من شراك أوربا ولا من السعى وراء إضعافها وتجزئتها ، وفي الأخير ازدرادها واحدة بعد أخرى ، إلا بيقظة وانتباه عمومي ، وانضواء تحت راية الخليفة الأعظم . .» . .

وإذا كانت التحديات قد غالبت هذا «التيار الإنقاذى» ، فحالت بينه وبين تجديد الدولة العثمانية وإنقاذ الممالك الإسلامية من شراك أوربا . . بل وغالبت هذه التحديات الدولة العثمانية فغلبتها ، وطوت صفحتها في سنة ١٣٤٢ هـ سنة ١٩٢٤م . . فلقد ظلت الدعوة إلى الجامعة الإسلامية المظلة التي تظلل كل الدعوات الساعية إلى تجديد الإسلام لتتجدد به دنيا المسلمين . .

وفى مواجهة الأحزاب الوطنية ، التى وقفت بالوطن عند الإقليم . . والأحزاب القومية ، التى وقفت عند العرق واللغة ، مديرة ظهرها للدائرة الحضارية الإسلامية . . ظلت دعوات الجامعة الإسلامية على منهاجها الجامع بين «الوطنية» و «القومية» فى إطار «الجامعة الإسلامية» . . ولقد جسد الشيخ حسن البنا [١٣٦٤ - ١٣٦٨ هـ ١٩٠٦ م مذا المنهاج عندما قال : «إن مصر هي قطعة من أرض الإسلام ، وزعيمة أمه ، وفي المقدمة من دول الإسلام وشعوبه . والمصرية لها في دعوتنا مكانها ومنزلتها وحقها في الكفاح والنضال . . إننا نعتر بأننا مخلصون لهذا الوطن الحبيب ، عاملون له ، مجاهدون في سبيل خيره ، وسنظل كذلك ما حيينا ، معتقدين أن هذه هي الحلقة الأولى في سلسلة النهضة المنشودة . وأنها - [أي مصر] - جزء من الوطن العربي العام ، وأننا حين نعمل لمصر نعمل للعروبة والشرق والإسلام . .

والعروبة - وهى الحلقة والدئرة الثانية والتالية - لها فى دعوتنا كذلك مكانها البارز وحظها الوافر ، فالعرب هم أمة الإسلام الأولى وشعبه المتخير ، وبحق ماقاله على : "إذا ذلَّ العرب ذلَّ الإسلام»! . ولن ينهض الإسلام بغير اجتماع كلمة الشعوب العربية ونهضتها . . إن هذه الشعوب الممتدة من الخليج إلى المحيط

كلها عربية ، تجمعها العقيدة ، ويوحد بينها اللسان ، وتؤلفها الوضعية المتناسقة في رقعة من الأرض متصلة متشابهة ، لايحول بين أجزائها حائل ، ولا يفرق بين حدودها فارق . . ونحن نعتقد أننا حين نعمل للعروبة نعمل للإسلام ، ولخير العالم كله . .

ودعوتنا ذات مراحل ، ونرجو أن تتحقق تباعا . نرجو أن تقوم فى مصر دولة مسلمة ، تحتضن الإسلام ، وتجمع كلمة العرب ، وتعمل لخيرهم ، وتحمى المسلمين فى أكناف الأرض من عدوان كل ذى عدوان . . فواجب أن يعمل الإنسان لوطنه ، وأن يقدمه فى العمل على سواه . . وواجب أن نعمل لإحياء الوحدة العربية وتأييدها ومناصرتها . . باعتبارها الحلقة الثانية فى النهوض . . وواجب أن نعمل للجامعة الإسلامية ، باعتبارها السياج الكامل للوطن الإسلامي العام . . ولاتعارض بين هذه الواحدات ، بهذا الاعتبار ، فكل منها يشد أزر الأخرى ، ويحقق الغاية منها . .»

## \* \* \*

لقد ظلت راية الجامعة الإسلامية مرتفعة ، تظلل الدعوات الإسلامية الإحيائية والنهضوية ، لكن أولوياتها قد تغيرت بعد سقوط الخلافة العثمانية وانفراط عقد ولاياتها الإسلامية ، عن أولوياتها قبل هذا التحول الجوهرى والمتغير الفارق في تاريخنا الحديث . .

فقبل انفراط عقد الوحدة الإسلامية ، كان هدف تيار الجامعة الإسلامية : الحفاظ على عقد هذه الوحدة ، والاستعانة على ذلك بتجديد الذات ، تعظيما للقوة التي نتصدى بها للتحديات الخارجية . . أما بعد انفراط عقد الوحدة الإسلامية ، فلقد غدا الطريق إلى الجامعة الإسلامية هو: إقامة الدولة الإسلامية النموذج ، التى لاتقف مقاصدها عند دائرة الإقليم ، وإنما تسعى لتسلك دوائر «الوطنية» و «القومية» في إطار الجامع الأعظم للإسلام ، وذلك وصولا إلى إعادة الوحدة إلى الجوامع الإسلامية الخمسة ، التى توحد المسلمين في العقيدة . . والشريعة . . والأمة . . والخضارة . . ودار الإسلام .

ولهذه الحقيقة ، لم تعرف دعوات الجامعة الإسلامية - ولم تعترف- بـ «الجنسية» ، التي جاءتنا من نظام وثقافة «الدولة القومية» الأوربية ، والتي تقف عند الدائرة القومية لا تتعداها ، عزقة بهذه «الجنسية» وحدة الجوامع التي أقامها الإسلام . . فهذه «الجنسية - كما يقول الإمام محمد عبده [١٢٦٥ - ١٣٢٣ هـ ١٨٤٩ م عروفة عند المسلمين ، ولا لها أحكام تجرى عليهم ، لا في خاصتهم ولا عامتهم ، وإنما الجنسية عند الأم الأوربية تشبه ما كان يسمى عند العرب: عصبية . . جاء الإسلام . . فلا جنسية في الإسلام . . » . فجنسية الأمة الإسلام . . . في دينها . . ووطنها هو دار الإسلام . . » . فجنسية الأمة الإسلام . . .

وكما طمحت الجامعة الإسلامية إلى جعل الطوائف والملل الدينية لبنات في بناء الأمة الواحدة ، لأنه «إذا تنافرت الطوائف تشاغلت كل منها بما يحط شأن الأخرى ، فكانت كل مساعيهم ضررا على أوطانهم» - كما يقول الإمام محمد عبده - . . ولأن مابين الديانات السماوية من مقاصد مشتركة كبير وكثير ، إذ «لاترى في الأديان الثلاثة ما يخالف نفع الجموع البشرى ، بل بالعكس تحضه على أن يعمل الخير المطلق مع أخيه وقريبه ، وتحظر بالعكس تحضه على أن يعمل الخير المطلق مع أخيه وقريبه ، وتحظر

عليه عمل الشر مع أى كان . . أما اختلاف أهل الأديان فهو صنع بعض رؤسائها ، الذين يتجرون بالدين ، ويشترون بآياته ثمنا قليلا . ساء ما يفعلون»! - كما يقول الأفغاني- . .

كما طمحت الجامعة الإسلامية إلى التأليف بين الملل الدينية في إطار وحدة الأمة الإسلامية والرابطة الشرقية ، كذلك حرصت على نفى تهمة الحرب الدينية - مع أوربا- عن مقاصدها ومقاصد الداعين إليها - وفي ذلك يقول الإمام محمد عبده : «إنه لم يخطر ببال أحد بمن يدعون إلى الرجعة إلى الدين أن يثير فتنة على الأوربيين أو غير هم من الأمم المجاورة للمسلمين . .» . .

إنها انتماء جامع ، لأمة عظيمة ، تبتغى النهضة بالإسلام ، كى تتخذ لها المكان اللائق بها بين أم الحضارات الأخرى ، وليس على حساب تلك الأم ، ولا في عداء لتلك الحضارات(١) .

<sup>(</sup>۱) مراجع:

١ الأعمال الكاملة لجمال الدين الأفغائي . دراسة وتحقيق : د . محمد عمارة . طبعة بيروت سنة ١٩٧٩ م ..

٢ - الأعمال الكاملة للإمام محمد عبده . دراسة وتحقيق : د . محمد عمارة . طبعة القاهرة سنة ١٩٩٣م .

حاضر العالم الإسلامي - لـ «لوثروب ستودارد» . ترجمة : عجاج نويهض . وتعليق :
 شكيب أرسلان . طبعة بيروت سنة ١٩٧١ م .

٤ - مجموعة رسائل الإمام الشهيد حسن البنا . طبعة دار الشهاب القاهرة - بدون تاريخ . .

جمال الدين الأفغاني بين حقائق التاريخ وأكاذيب لويس عوض لللدكتور محمد
 عمارة طبعة القاهرة سنة ١٩٩٧ م

٦ - الجامعة الإسلامية والفكرة القومية عند مصطفى كامل ، للدكتور محمد عمارة طبعة القاهرة سنة ١٩٩٤ م .



الصَّحْوة - لغة - من الصَّحْو - وهو ذهاب الغيم . . وارتفاع النهار . . وذهاب السُّكْر . . وترك الصَّبا والباطل . . وفي الاصطلاح : هي اليقظة ، تصيب الفرد أو الأمة ، بعد سنة وغفلة وتخلف وتراجع . . ويشيع إطلاقها - في واقعنا المعاصر - على نزوع أمتنا إلى النهضة الإسلامية ، بعد عصر التراجع الخضاري ، الذي امتد تحت حكم العسكر المماليك والسلطنة العثمانية . . وهي صحوة تجاهد على صعيدين ، وفي جبهتين :

١ - صعيد وجبهة التخلف الذاتي ، الموروث عن حقبة التراجع الحضاري . .

٢ - وصعيد وجبهة التحديات الغربية ، التي تريد تهميش دور
 الأمة الإسلامية ، وإلحاقها بالتبعية للغرب ، ليتأبد استغلال الغرب
 وهيمنته على عالم الإسلام . .

ووصف هذه الصحوة بالإسلامية ، إنما يأتى تمييزا لها عن مشاريع النهوض التى اختار أصحابها المذاهب والفلسفات الغربية مرجعية لدعوات النهوض ونماذج التحديث التى يبشرون بها – ليبرالية . . أو اشتراكية . . أو قومية كانت تلك النماذج والدعوات – . .

فالصحوة الإسلامية هي ذلك التيار العريض - المتعدد الفصائل والمستويات - الذي يسعى إلى تجديد الدين الإسلامي لتتجدد به دنيا المسلمين . . ولما كانت سُنَّة الله ، سبحانه وتعالى ، في مسارات الأمم والحضارات ، هي «سنة الدُّوْرات» ، التي تتداول فيها الأم والحضارات فترات وحقب التقدم والتراجع ، والصعود والهبوط ، والنهوض والركود ، والحياة والموات . . وهي السنة التي أشار إليها القرآن الكريم عندما قال : ﴿ وَتَلْكُ الأَيَّامُ نَدَاوِلُهَا بَيْنَ النَّاسِ وَلَيْعَلُّمُ اللُّهُ الَّذِينَ آمَنُوا وَيَشَخَذُ منكُمْ شُهَداءً وَاللَّهُ لا يُحبُّ الظَّالِمينَ ﴾ [آل عمران: ١٤٠] ﴿ وَإِن تَتُولُوا يَسْتَبْدَلُ قُومًا غَيْرَكُمْ ثُمُّ لا يَكُونُوا أَمْتَالَكُمْ ﴾ [محمد: ٣٨] ﴿ وَلُولًا دَفْعُ اللَّهِ النَّاسُ بَعْضَهُم بِبَعْض لَّفَسَدَتِ الأَرْضُ ﴾ [البقرة: ٢٥١] والتي بيِّنها حديث رسول الله ، والذي قال فيه : الايلبث الجور بعدي إلا قليلا حتى يطلع ، فكلما طلع من الجور شيء ذهب من العدل مثله ، حتى يولد في الجور من لم يعرف غيره . ثم يأتي الله ، تبارك وتعالى ، بالعدل ، فكلما جاء من العدل شيء ذهب من الجور مثله ، حتى يولد في العدل من لا يعرف غيره» - رواه الإمام أحمد - . .

إذا كانت «سُنّة الدَّورات» هي التي تحكم مسارات الأم والحضارات ، فإن هذه السُّنة تقتضي «الصحوة» . . و «اليقظة» . . و «التجديد» ، خروجا من مراحل ودورات «الغفلة» . . و «التراجع» . . و «الجمود» . . فصحوة التجديد هي الأخرى سُنّة من سنن الله في الاجتماع الإنساني وفي مسارات الحضارات . . وعن هذه الحقيقة - التي يؤكدها استقراء مسارات الحضارات الإنسانية ، - ينبئ حديث

رسول الله ، على ، الذي يقول : « يبعث الله لهذه الأمة على رأس كل مائة سنة من يجدد لها دينها» - رواه أبو داود - . .

وإذا كانت الحضارات الإنسانية هي مواضعات بشرية وإبداعات مدنية ، لاتوصف بالخلود ولا بالإطلاق ، ومن ثم يجوز عليها الموت وإخلاء الطريق لحضارات أخرى وارثة لأمها وشعوبها وتاريخها ، بمعنى أن سنة الصحوة والتجديد قد تأتى في صورة تداول الحضارات ، لابعثها وتجددها . . فإن الحضارة الإسلامية- وأيضا اللغة العربية - مع أنهما مواضعات بشرية وإبداعات إنسانية - هما استثناء من مصير موت وفناء الحضارات واللغات . . فالعاملة فيهما هي سُنَّة البعث والصحوة والتجدد ، لا سُنَّة الموات ، وذلك لارتباطهما بالمطلق الديني- وهو الإسلام الخالد والخاتم . . والقرآن الكريم ، الذي تعهد الله بحفظه ، وجعله بلسان عربي مبين - . . ولذلك ، كانت الصحوة وكان التجديد سنة مطردة وقانونا لازما في مسار الحضارة الإسلامية ، يقودها إلى النهوض بعد كل ركود . . وهذا هو الذي جعل حضارتنا الإسلامية . . ومعها اللغة العربية - أطول الحضارات المعاصرة عمرا ، وأرسخها قدما على درب النهوض من العثرات ، وأكثرها استعصاء على فقدان الهوية والخصوصية ، لارتباط ذلك فيها بالمطلق الديني والخالد الإلهي . . فهي إبداع مدنى بشرى ، حفز إليه وصبغه وحدد معاييره الوضع الإلهى ، المتمثل في وحي الله ونبأ السماء العظيم- وتلك خصيصة لحضارتنا الإسلامية تفردت بها دون كل الحضارات - . .

وإذا كانت الحقبة «المملوكية- العشمانية» قد مثلت مرحلة التراجع في مسيرة حضارتنا الإسلامية ، فإن بواكير الصحوة الإسلامية قد بدأت في بلادنا منذ أكثر من قرنين من الزمان . . وفى استطاعة المؤرخ لهذه الصحوة أن يتخذ من نداء الشيخ حسن العطار [١١٨٠ - ١٢٥٠هـ ١٧٦٦ - ١٨٣٥م] - أواخر القرن الثامن عشر الميلادى - علامة على مرحلة التبلور لبواكير هذه الصحوة . . ذلك النداء الذى قال فيه هذا الشيخ الرائد : «إن بلادنا لابد أن تغير ، ويتجدد بها من العلوم والمعارف ما ليس فيها . .»

ولقد كان تلاميذ الشيخ حسن العطار - وفي طليعتهم الشيخ رفاعة الطهطاوي [١٢١٦ - ١٢٩٠ هـ ١٨٠١ - ١٨٧٣م] - الذين سعوا إلى تجديد «الذات الإسلامية» - بالإحياء - وإلى الاستفادة من علوم المدنية الغربية - علوم الواقع والتمدن المدنى - بالتفاعل - وليس بالمحاكاة والتقليد - كانت هذه المدرسة هي طلائع وجذور الصحوة الإسلامية الحديثة والمعاصرة . . .

فلما حدث وعاجل المد الاستعمارى الغربى مشروع النهضة الذى قاده محمد على باشا الكبير [١١٨٤ – ١٢٦٥هـ ١٧٧٠ – ١٨٤٩م] والذى جسد إلى حد كبير فكر هذه الصحوة - تسلم ريادة هذه الصحوة تيار الجامعة الإسلامية ، الذى تبلور - شعبيا - عبر العالم الإسلامي - حول جمال الدين الأفغاني [١٢٥٤ – ١٣١٤ هـ ١٨٣٨ مـ ١٨٩٨م] ، والذى كان الإمام محمد عبده المهندس الأول لمشروعه الفكرى النهضوى . . والذى حملته إلى العالم الإسلامي - على امتداد أربعين عاما - مجلة [ المنار] التي رأس تحريرها الإمام محمد رشيد رضا [١٢٨٦ - ١٣٥٤هـ ١٨٦٥ – ١٩٣٥م] . . ثم أسلم أمانة هذه الصحوة إلى الحركات والتنظيمات الإسلامية الحديثة - سواء منها تنظيمات الصفوة أو التنظيمات الجماهيرية ، تلك التي نشأت عقب عموم بلوى الاستعمار الغربي للعالم الإسلامي - إبان الحرب

الاستعمارية العالمية الأولى [١٣٣٢ - ١٣٣٦ هـ ١٩١٤ - ١٩١٨ م] - وبعد إسقاط الخلافة الإسلامية [١٣٤٢ هـ ١٩٢٤م] . .

ولأن هذه الصحوة كانت تواجه جناحى المأزق الحضارى: التخلف الموروث . . والزحف الاستعمارى الغربى . . ولأنها قد سعت إلى الإحياء والتجديد الدينى ، لبلورة معالم المشروع النهضوى العصرى ، في مواجهة الجمود والتقليد اللذين أوجدا «الفراغ الفكرى» في بلادنا ، وهو «الفراغ» الذي سعى الاستعمار الغربي إلى ملئه بنموذجة الحضارى الوضعى العلماني ، فلقد كان تركيز هذه الصحوة على تجديد دين الإسلام لتتجدد به - وليس بالنموذج الغربي - دنيا المسلمين . .

وهذه الحقيقة هي التي جعلت رفاعة الطهطاوي يدعو إلى إحياء الشريعة الإسلامية بالاجتهاد الجديد، وإلى تقنين فقه معاملاتها، ليحكم - بدلا من القانون الوضعي الفرنسي - حركة الاجتماع والاقتصاد والسياسة في بلادنا «لأن بحر هذه الشريعة الغراء، على تفرع مشارعه، لم يغادر من أمهات المسائل صغيرة ولا كبيرة إلا أحصاها وأحياها بالسقي والري، ولم تخرج الأحكام السياسية عن المذاهب الشرعية، لأنها الأصل، وجميع مذاهب السياسات عنها منزلة الفرع . . ولأن تحسين النواميس الطبيعية لا يعتد به إلا إذا قرره الشارع . . فينبغي تعليم النفوس السياسة بطرق الشرع، لا بطرق العقول المجردة . . أما المعاملات الفقهية ، فإنها لو انتظمت ، بطرق العقول المجردة . . أما المعاملات الفقهية ، فإنها لو انتظمت ، وجرى عليها العمل ، لما أخلت بالحقوق ، بتوفيقها على الوقت والحالة . . وكُتُب الفقه الإسلامية لا تخلو من تنظيم الوسائل والنافعة من المنافع العمومية . .»

ولقد انطلق الأفغاني من ذات الموقف- إسلامية الصحوة - فرفض أن نبدأ صحوتنا من حيث انتهى المشروع الغربي العلماني، قائلا: «إنه لا مُلْجِئ للشرقي في بدايته أن يقف موقف الغربي في نهايته . . فالتمدن الغربي هو في الحقيقة تمدن للبلاد التي نشأ فيها على نظام الطبيعة وسير الاجتماع الإنساني . . والإسلام هو السبب المفرد لسعادة الإنسان . . ومن طلب إصلاح الأمة بوسيلة سوى هذه ، فقد ركب بها شططا ، ولا يزيدها إلا نحسا ، ولايكسبها إلا تعسا . .»

وعلى هذا الدرب - فى إسلامية الصحوة - سار الإمام محمد عبده ، قال «إن الإسلام دين وشرع . . وهو لم يَدَعُ ما لقيصر لقيصر ، وإنما كان من شأنه أن يحاسب قيصر على ماله ، ويأخذ على يديه فى عمله . . فهو كمال للشخص ، وألفة فى البيت ، ونظام للملك ، امتازت به الأم التى دخلت فيه عن سواها ممن لم يدخل فيه . . فهو المدرسة الأولى التى يرقى فيها البرابرة على سلم المدنية . . ومن طلب إصلاح الأمة من غير طريق الدين فقد بذر بذرا غير صالح للتربة التى أودعه فيها . . فسبيل الدين ، لمريد الإصلاح فى المسلمين ، سبيل لا مندوحة عنها . .»

ولم تقف هذه الصحوة عند حدود «الفكر» و «الدعوة» . . وإنما سلكت سبيل «التنظيم» ، لإبلاغ الرسالة ، واستمرارية الدعوة . . فعرفت مسيرتها تنظيمات : «الحزب الوطنى الحر» و «جمعية العروة الوثقى» و «جمعية أم القرى» – فى الثلث الأخير من القرن التاسع عشر – كما عرفت «الحزب الوطنى» ، الذى قاده مصطفى كامل باشا [٢٩١١ – ٢٣٢٦ هـ ١٨٧٤ – ١٩٠٨م] فى العقد الأول من

القرن العشرين - وهو الحزب الذي جمع- في دوائر الانتماء - بين «الوطنية» وبين «الجامعة الإسلامية». . «فالدين والوطنية توءمان متلازمان ، وإن الرجل الذي يتمكن الدين من فؤاده يحب وطنه حبا صادقا ، ويفديه بروحه وما تملك يداه . . وإن في الإسلام كافة المواد الحيوية لأرقى مدنية يشتهيها بنو الإنسان ، فهو الدين الذي يؤهل أهله وذويه إلى أسعد حالات الحياة وأتم نعيمها . .»

وليس صحيحا مايظنه البعض من أن الصحوة الإسلامية قد تمثلت فقط في الحركات والتنظيمات الإسلامية فأوسع وأعرض فصائل الصحوة الإسلامية هو التيار الشعبي ، المستمسك بالهوية الإسلامية . . وفي مقدمة مؤسسات الصحوة الإسلامية الأزهر الشريف ، الذي ظل يرعى علوم الشريعة والعربية ويحرس الوجدان الإسلامي للأمة عبر تاريخها الطويل . . كما أن هناك ميادين الإبداع في الفكر الإسلامي ، والتي شهدت مواكب الأعلام والعلماء والمفكرين ، الذين دافعوا عن إسلامية الصحوة ومشروع النهضة والمدنية ، في مختلف ميادين الإبداع الفكري . . وإذا كان الطهطاوي قد تمنى إحياء الشريعة الإسلامية وتقنين فقه معاملاتها ، فلقد سعى على هذا الطريق العديد من أعلام الفقه والقانون . . وكان الدكتور عبد الرزاق السنهوري باشا ١٣١٣ -١٣٩١هـ ١٨٩٥ ١٨٩١م] واحدا منهم ، جعل هذه المهمة مشروع حياته – تأليفا وتطبيقا – «فالإسلام – عنده– دين ودولة . . مُلكُ إلى جانب العقيدة ، وقانون إلى جانب الشعائر . . وهو دين ومدنية . . والمدنية الإسلامية أساسها الشريعة الإسلامية ، وهي

أكثر تهذيبا من المدنية الأوربية . . والشريعة الإسلامية هي النور الذي نستطيع أن نضىء به جوانب الثقافة العالمية في القانون . . ودول الشرق لا يمكن أن تجتمع على شيء واحد غير الإسلام . . فالإسلام بالشرق ، والشرق بالإسلام . .»

وإذا كانت العقود الأخيرة قد شهدت تعاظم الصحوات الدينية ، في مختلف الديانات ، بعد أن فشلت مشاريع النهوض والتحديث اللادينية ، فإن تعاظم الصحوة الإسلامية يستند إلى خصيصة إسلامية ، ينفرد بها الإسلام عن غيره من الديانات ، هي منهاجه الشامل ، الذي يجعله بديلا حضاريا ، وليس مجرد عقائد وعبادات . .

هكذا ارتبطت الصحوة الإسلامية بحلم الأمة في النهوض ، والانعتاق من أسر التخلف الموروث ، ومن الهيمنة الاستعمارية والحضارية الغربية ، منذ فجر هذه الصحوة وحتى الآن<sup>(١)</sup> .

<sup>(</sup>۱) مراجع:

١ - [الأعمال الكاملة لرفاعة الطهطاوي] دراسة وتحقيق : د . محمد عمارة . - طبعة بيروت سنة ١٩٧٣م .

٢ - االأعمال الكاملة لجمال الدين الأفغاني ا دراسة وتحقيق : د . محمد عمارة . طبعة القاهرة سنة ١٩٦٨ م . وبيروت سنة ١٩٧٩ م .

٣ - [الأعمال الكاملة للإمام محمد عبده] دراسة وتحقيق: د . محمد عمارة . - طبعة القاهرة سنة ١٩٩٣ م .

٤ - [الصحوة الإسلامية والتحدى الخضاري]للدكتور . محمد عمارة . - طبعة القاهرة سنة ١٩٩٨م .

٥ - إهل الإسلام هو الحل؟] للذكتور . محمد عمارة . - طبعة القاهرة سنة ١٩٩٨م .

## الحزب الوطني الحر

لعله أول تجمع يحمل اسم «الحزب» في تارخ الشرق الحديث، أقامه جمال الدين الأفغاني [١٢٥٤ - ١٣١٤ هـ ١٨٣٨ - ١٨٩٧ م] في سنوات إقامته بمصر في سبعينيات القرن التاسع عشر [١٨٧١ - ١٨٧٩م] وضم قيادات الدعوة الإصلاحية التي تكونت من حوله، وخاصة تلاميذه الذين كان يعدهم للعمل السياسي مقاومة النفوذ الأجنبي الزاحف على بلاد الإسلام . . والتصدي للاستبداد الداخلي . . والمظالم الاجتماعية . . والجمود الفكري -

وكان الحزب تجمع صفوة وقيادات . . بل لقد نجح الأفغاني في استمالة الأمير توفيق - ولى العهد يومئذ - إلى مبادئ الحزب ، على أمل أن يلتزم بمنهاجه الفكري عندما يخلف أباه الخديو إسماعيل [١٢٤٥ - ١٣١٢هـ ١٨٣٠ - ١٨٩٥م] .

وإبان الصراع حول عزل الخديوى إسماعيل ، كانت المرة الأولى التى أعلن فيها عن وجود هذا الحزب . . وكما يقول الإمام محمد عبده [١٢٦٥ - ١٣٢٣ هـ ١٨٤٩ - ١٩٠٥م] فإن الحزب ، بزعامة الأفغاني ، سعى إلى عزل إسماعيل ، وإلى أن يخلفه توفيق المادئ الحزب . . وخضع لنفوذ الأجانب ، حتى نفى زعيمه - لمبادئ الحزب . . وخضع لنفوذ الأجانب ، حتى نفى زعيمه -

الأفغاني - من مصر في أغسطس سنة ١٨٧٩م! . . وعزل عددا من قياداته عن مواقع التأثير على الجماهير! . .

ومن المفارقات - بل المتناقضات - أن مصر شهدت - بعد وفاة الأفغاني ومحمد عبده - قيام حزب يحمل نفس الاسم - [الحزب الوطني الحرا- في سبتمبر سنة ١٩٠٧م . . لكنه كان مؤلفا من عملاء الاستعمار الإنجليزي ، المبشرين بمنافع الاحتلال وأفضاله على مصر ، والداعين إلى «استيعاب الحضارة الأوربية» . . وكان من قادته محمد وحيد الأيوبي -وهو زعيمه - ومجموعة المثقفين الموارنة الذين مثلوا الأركان الثقافية والإعلامية لسلطات الاحتلال الإنجليزي في مصر - يعقوب صروف . . وشاهين مكاريوس . . وفارس ثمر . . الخ . .

وكان قيام هذا الحزب ردا استعماريا على قيام [الحزب الوطني] الذي تزعمه مصطفى كامل [١٣٩٦ - ١٣٢٦ هـ ١٨٧٤ - ١٨٧٨ والذي تألف في نفس العام - سنة ١٩٠٧ م - . . لكن حزب مصطفى كامل عاش - كتنظيم وطني - وكصيغة فكرية جمعت بين الانتماء الوطنى والجامعة الإسلامية . . حتى لقد تفرعت عن هذه الصيغة الفكرية كثير من حركات ودعوات وأحزاب التغيير في تاريخ مصر الحديث . . بينما اختفى حزب الأيوبي ومكاريوس وصروف! (١) .

<sup>(</sup>۱) مراجع:

<sup>[</sup>جمال الدين الأفغاني : موقظ الشرق وفيلسوف الإسلام] للدكتور محمد عمارة . طبعة دار الشروق سنة ١٩٨٨ م .

<sup>[</sup>موسوعة السياسة] طبعة بيروث سنة ١٩٨١ م .



اسم لجمعية سياسية سرية . . وعنوان للمجلة العلنية التي كانت لسان حال هذه الجمعية السرية .

أما الجمعية فهى التى أنشأها جمال الدين الأفغانى [١٣٥٤ - ١٣١٤ هـ ١٣٦٨ هـ ١٨٣٨م] وناب عنه فى رئاستها الشيخ محمد عبده [١٢٦٥ - ١٣٢٩ هـ ١٨٤٩ - ١٩٠٥م] فى ثمانينيات القرن التاسع عشر، وبالذات عقب احتلال انجلترا لمصر سنة ١٨٨٨م . وكانت تنظيم صفوة ونخبة ، يضم ساسة وقادة وعلماء . . ومقصده الأول مقاومة الزحف الاستعمارى على بلاد الشرق ، وخاصة الاستعمار الإنجليزى ، أما نطاق التنظيم فكان العالم الإسلامى ، وخاصة مصر وشبه القارة الهندية .

ولقد بقى من أوراق هذا التنظيم - غير أعداد الجلة التى نطقت باسمه - «لائحة» تنظيم «عقوده» - أى خلاياه - وهى تعكس خبرة فى التنظيم الحزبى لم تكن الأحزاب الأوربية قد بلغتها فى ذلك التاريخ، وأغلب الظن أن محمد عبده - وهو واضعها - والأفغانى - وهو عقل التنظيم المدبر - قد استفادا من تراث الحركات السرية فى تاريخ الحضارة الإسلامية . . كما بقيت من أوراق التنظيم مراسلات بعثها محمد عبده إلى بعض عقود

الجمعية ، عكست خبرات في فن الدعوة والعمل السرى تستلفت الانتباه .

أما المجلة - التي حملت ذات الاسم - [العروة الوثقي] - فلقد أصدرها الأفغاني - كمدير للسياسة - ومحمد عبده - كمحرر أول - من غرفة فوق سطح أحد المنازل ٤٦ شارع «مارتل» بباريس . . وصدر منها ثمانية عشر عددا - أولها بتاريخ الخميس ١٥ جمادي الأولى سنة ١٣٠١ هـ ١٦ مارس سنة ١٨٨٤ م وأخرها بتاريخ الخميس ٢٦ ذي الحجة سنة ١٣٠١ هـ ١٦ أكتوبر سنة ١٨٨٤م الخميس ٢٦ ذي الحجة سنة ١٣٠١ هـ ١٦ أكتوبر سنة ١٨٨٤م الخاضعة للاحتلال . . فلما ضيقت سلطات الاحتلال عليها سبل الوصول - وفرضت الحكومة الإنجليزية بالهند - مثلا - على من تضبط عنده [العروة الوثقي] غرامة مائة جنيه مع الحبس سنتين ! - اضطرت المجلة إلى التوقف عن الصدور . .

ولقد عبرت أعداد العروة الوثقى عن منهاج الجمعية في التجديد الديني والإصطلاح الاجتماعي، ومثلت مقاومة هذا التيار للزحف الاستعماري على بلاد الإسلام . . كما عكست مقالاتها خبرة متميزة بواقع السياسة الدولية يومئذ وتياراتها وتناقضاتها وصراعاتها ، مع لمحات عن كيفية استفادة المسلمين من هذه التناقضات . .

وكانت مقالات العروة - حتى بعد توقفها - واحدة من أدبيات

الدعوة الإصلاحية الإسلامية ، ظلت لعقود كثيرة ينسخها الساسة والدعاة والعلماء ويتتلمذون على أفكارها .

ومقالات أعداد العروة مطبوعة في [الأعمال الكاملة لجمال الدين الأفغاني] أما لائحتها ومراسلات محمد عبده مع أعضائها فهي في [الأعمال الكاملة للإمام محمد عبده](١)..



<sup>(</sup>١) مراجع:

<sup>[</sup>الأعمال الكاملة لجمال الدين الأفغاني] دراسة وتحقيق : د ـ محمد عمارة . طبعة بيروت سنة ١٩٨١م ـ

<sup>[</sup>الأعمال الكاملة للإمام محمد عبده] دراسة وتحقيق : د . محمد عمارة - طبعة دار الشروق سنة ١٩٩٣م -



هى جمعية سرية ، أنشأها عبد الرحمن الكواكبى [١٢٧٠ - ١٣٢٠هـ ١٩٥٤ - في مكة - ١٣٧٠هـ ١٨٥٤ - في مكة - القرى - مندوبون مثلوا أغلب شعوب الأمة الإسلامية . . سماه «مؤتمر النهضة الإسلامية» - ولقد عرف الناس بأمر هذه الجمعية عند نشر الكواكبى مذاكرات وحوارات هذا المؤتمر - بعد تطويرها - في كتابه [أم القرى] . .

وكان انعقاد هذا المؤتمر في شهر ذي القعدة - في موسم حج سنة ١٣١٦ هـ - مارس - أبريل سنة ١٨٩٩ م - وفي المدة من ١٥ حتى ٢٩ ذي القعدة عقد المؤتمرون اثني عشر اجتماعا ، بحثوا فيها أسباب «الفتور» في الأمة الإسلامية ، وسبل النهوض بها . ولقد اتخذ المؤتمرون أسماء مستعارة - في مداولاتهم بدلا من أسمائهم الحقيقية . . وهي السيد الفراتي ، والفاضل الشامي ، والبليغ القدسي ، والكامل الإسكندري ، والعلامة المصرى ، والمحدث اليمني ، والحافظ البصري ، والعالم النجدي ، والمحقق المدني ، والأستاذ المكي ، والحكيم التونسي ، والمرشد والمحتيد الانكليزي ، والمولى الرومي ، والرياضي الفاسي ، والمدقق التركي ، والعارف التاتاري ، والخطيب الكردي ، والمدقق التركي ، والإمام الصيني ، والمستدى ، والمستدى ، والمام الصيني ، والمستدى ، والمستدى ، والمناتاري ، والمستدى ، والمستدى ، والمستدى ، والمناتاري ، والمستدى ، و

بل واتخذوا «شفرة - رقمية» لهذه الألقاب! . . .

ولقد وصلت مداولات المؤتمر إلى عشرة نتائج . . هي :

١ - المسلمون في حالة فتور مستحكم عام .

٢ - يجب تدارك هذا الفتور سريعا ، وإلا فتنحل عصبيتهم كليا .

٣ - سبب الفتور: تهاون الحكام ، ثم العلماء ، ثم الأمراء .

٤ - جرثومة الداء: الجهل المطلق .

٥ - أضر فروع الجهل: الجهل في الدين.

 ٦ - الدواء هو: أولا : تنوير الأفكار بالتعليم . ثانيا : إيجاد شوق للترقي في رؤوس الناشئة .

٧ - وسيلة المداواة : عقد الجمعيات التعليمية والقانونية .

 ٨ - المكلفون بالتدبير هم: حكماء ونجباء الأمة من السراة والعلماء.

٩ - الكفاءة لإزالة الفتور بالتدريج موجودة في العرب خاصة

١٠ - يلزم تشكيل جمعية ذات مكانة ونفوذ في دائرة القانون - الآتي البيان - باسم: [جمعية تعليم الموحدين].

وهكذا انتهى المؤتمر السرى لجمعية أم القرى - بعد تشخيص الداء . . والإشارة إلى الدواء - بتكوين جمعية قانونية - اتخذوا من مصر مقرا لها . . لكن صفحتها قد طويت بموت الكواكبي سنة ١٩٠٢ م .

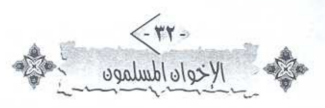
وعلى حين يرى البعض أن هذه الجمعية هي من «خيال» الكواكبي ، تصورها ليسوق على ألسنة أعضائها الحوار حول مشكلات الأمة . . فإن الشيخ رشيد رضا[١٢٨٢ - ١٣٥٤هـ ممكلات الأمة . . فإن الشيخ رشيد رضا[١٢٨٠ - ١٣٥٥هـ المحدد الكواكبي - : "إن لهذه الجمعية أصلا»(١) .



<sup>(</sup>۱) مراجع:

<sup>[</sup>الأعمال الكاملة لعبد الرحمن الكواكبي] دراسة وتحقيق : د . محمد عمارة . طبعة بيروت سنة ١٩٧٥م .

<sup>[</sup>عبد الرحمن الكواكبي : شهيد الحرية ومجدد الإسلام] للدكتور محمد عمارة -طبعة سنة ١٩٨٨ م .



في الوقت الذي كانت تتفتح فيه وتنضج «المشاعر الإسلامية» لدى الشيخ حسن البنا ١٩٢١ - ١٣٦٨ هـ ١٩٠٦ - ١٩٤٩ م] - مؤسس ومرشد وقائد كبرى الجماعات الإسلامية في عصرنا الحديث - كانت ساحة العالم الإسلامي تشهد تحولات وأحداثا بلغت مبلغ الزلازل والكوارث والنذر التي زلزلت ضمير الأمة من الأعماق ، واستفزت واستنفرت عوامل المقاومة لخطر الهيمنة الغربية الزاحفة ، ولاحتواء عالم الإسلام من قبل الغزوة الاستعمارية الحديثة . . حفاظا على الذات الحضارية الإسلامية المهددة بالاقتلاع ! . .

- ففى [ ٢٢ رجب ١٣٤٢هـ ٣ مارس ١٩٢٤م] الغيت الخلافة
   العثمانية . . فزال «الرمز» الذي حافظ ولو من حيث الشكل على وحدة الأمة ، والذي أبقت عليه الأمة منذ ظهور الإسلام . .
- وفى [رمضان ١٣٤٣ هـ أبريل ١٩٢٥] نشر الشيخ على عبد الرازق [١٣٠٥ ١٣٨٦هـ ١٨٨٧ ١٩٦٦] كـتابه [الإسلام وأصول الحكم] . . فكان أول كتاب يكتبه مسلم ، بل وشيخ أزهرى ، يتولى منصب القضاء الشرعى . . يزعم أن الإسلام «دين» لا «دولة» . . و «وينظر» من ثم لإلغاء الخلافة الإسلامية ، عندما ينفى عن نظامها أى علاقة بالإسلام . .

- وفى [ذى القعدة ١٣٤٣ هـ يونية ١٩٢٥م] عزل الإنجليز الشريف حسين بن على ١٢٧١ - ١٣٥٠هـ ١٩٥٦م ١٩٣١م] ونفوه إلى جزيرة قبرص . . فجسدوا بهذا القرار غدرهم بالحركة العربية والفكرة القومية العربية ، التى استعانوا بها واستخدموها خلال الحرب العالمية الأولى ضد الفكرة الإسلامية والخلافة الإسلامية والعثمانية . . فبلغ الاستعمار ما أراد ، وضاع من يد المسلمين إسلاميين كانوا أو قوميين - كل شيء ! . .
- وفى [سنة ١٣٤٤ هـ سنة ١٩٢٦م] نشر الدكتور طه حسين [ وفى الشعر ١٩٧٨ ١٩٧٩] كـتابه [ فى الشعر الجاهلي] . . الذي استخدم فيها «الشك الديكارتي» للتشكيك فى «الشعر الجاهلي» . . ثم تجاوز نطاق «الشعر» فشكك فى بعض قصص القرآن الكريم ، من أمثال قصص الحنفاء . . وإبراهيم وإسماعيل ، عليهما السلام ! . .

فكان هذا الكتاب - بعد كتاب [الإسلام وأصول الحكم] - ثانى عمل فكرى - يكتب شيخ أزهرى- يمثل اقتحام «التغريب» لمقدسات المسلمين ، واستفزاز «النزعة المادية» الغربية لمشاعر المسلمين! . .

حدثت هذه الأحداث- وأمثالها- التي هزت كيان الإسلاميين ، فاستنفرتهم للمقاومة ، على حين كانت «المشاعر الإسلامية» للشيخ حسن البنا تتبلور ويكتمل نضجها ، فكانت العامل الحاسم الذي دفعه إلى تكوين «جماعة الإخوان المسلمين»- بمدينة الإسماعيلية أولا - حيث كان يدرس اللغة العربية بإحدى مدارسها الابتدائية - في سنة ١٣٤٧ هـ سنة ١٩٢٨م - . . والتي نمت فغدت كبرى الحركات الإسلامية في عصرنا الحديث . .

وإذا شئنا كلمات للرجل تشير إلى علاقة هذه الأحداث التى زلزلت كيان الأمة بتأسيس هذه الجماعة ، فإن فى كلمات المرشد الدليل . . يقول : « . . وليس يعلم أحد إلا الله كم من الليالى كنا نقضيها – [هو وثلاثة رفاق جالت فى أذهانهم الفكرة] – نستعرض حال الأمة ، وما وصلت إليه فى مختلف مظاهر حياتها ، ونحلل العلل والأدواء ، ونفكر فى العلاج وحسم الداء ، ويفيض بنا التأثير لما وصلنا إليه إلى حد البكاء؟! . . وكم كنا نعجب إذ نرى أنفسنا فى مثل هذه المشغلة النفسانية العنيفة ، والخليون يتسكعون بين المقاهى ويترددون على أندية الفساد والإتلاف؟! . . لقد كانت ، فى مصر وغيرها من بلدان العالم الإسلامى ، حوادث عدة ، ألهبت نفسى ، وأهاجت كوامن الشجن فى قلبى ، ولفتت نظرى إلى وجوب الجد والعمل ، وسلوك طريق التكوين بعد التنبيه ، والتأسيس بعد التدريس!» . .

لقد كانت هذه الأحداث ، التي شهدها العالم الإسلامي عقب الحرب العالمية الأولى ، إيذانا بسيطرة الغرب على الشرق ، واقتحام الحضارة الغربية قدس أقداس الإسلام والمسلمين . . لقد احتلت الديار ، ونهبت الشروات ، ثم اقتحمت ميدان الفكر ، والفكر الديني ، بل وبواسطة عدد من «الشيوخ - العلماء» . . فلم يكن هناك بد من تنبه المشاعر : «القومية» ، ردا على «الغزو السياسي» ، و «الإسلامية» ، ردا على والاجتماعي» . .

وبعبارة الشيخ حسن البنا: « . . إن الحضارة الغربية ، بمبادئها المادية ، قد انتصرت في هذا الصراع الاجتماعي على الحضارة الإسلامية ، بمبادئها القويمة الجامعة للروح والمادة معا ، في أرض الإسلام نفسه ، وفي حرب ضروس ميدانها نفوس المسلمين وأرواحهم وعقائدهم وعقولهم ، كما انتصرت في الميدان السياسي والعسكرى . . وكما كان لذلك العدوان السياسي أثره في تنبيه المشاعر القومية ، كان لهذا الطغيان الاجتماعي أثره كذلك في انتعاش الفكرة الإسلامية . .»! . .

هكذا نشأت «جماعة الإخوان المسلمين» . . موقفا مجاهدا ضد التحدى الغربى الحضارى ، أولا ، باعتبار أن الانتصار الإسلامى على جبهة الصراع هذه ، هو السبيل لإنقاذ النفس المسلمة ، وتسليحها بالإسلام ، كى تستطيع تحقيق النصر على الحضارة الغربية فى ميادين السياسة والعسكرية والاقتصاد وموقفا مجددا ، أيضا ، على جبهة الموروث الإسلامى ، المثقل بكثير من البدع ، وبما تجاوزه التطور من أقوال السالفين . . إذ التجديد هو السبيل لإبداع البديل الإسلامى للنموذج المادى الغربى الذى جاء العرب فى ركاب جيوش الغزو والاستعمار! . .

ولهذه الملابسات جميعا ، قدمت «جماعة الإخوان المسلمين» رؤيتها الشاملة للإسلام . . دين ودولة . . مصحف وسيف . . قيم وسلوك . . فرد ومجتمع وأمة . . عقيدة وشريعة وحضارة . . ودعت الأمة إلى حمل هذه الرسالة ، ولم تقف بها عند حدود الصفوة والنخبة والعلماء . .

ولقد مثلت كتابات المرشد الأول للجماعة التعبير الأول عن فكرها وعن رسالتها . .

فنقده للحضارة الغربية ولأمراضها المزمنة يبرز في حديثه عن
 قسماتها التي يبرز فيها:

أ - الإلحاد والشك في الله وإنكار الروح والجزاء الأخروي والوقوف عند حدود الكون المادي المحسوس . .

ب - والإباحية والتهافت على اللذة والتفنن في الاستمتاع وإطلاق الغرائز الدنيا من عقالها . .

جـ - والأثرة في الأفراد . .

د - والربا السائد في الاقتصاد والمعاملات المالية . .

هـ - والفشل في تحقيق السعادة والطمأنينة للإنسان ، على الرغم من الوفرة المادية والتقدم العلمي ، والتفوق العسكري . .

● ونقده للتخلف الموروث من عصور تراجعنا الحضارى وجمودنا الفكرى ، نراه في تحليله لعوامل التحلل في كيان الدولة الإسلامية . . ومنها :

أ - الخلافات السياسية والعصبية وتنازع الرياسة والجاه . .

ب - والخلافات الدينية والمذهبية . .

جـ - والانغماس في ألوان الترف والنعيم . .

د - وانتقال السلطة والرياسة إلى غير العرب ، من الفرس تارة والديلم تارة أخرى والمماليك والأتراك وغيرهم ممن لم يتذوقوا طعم

الإسلام الصحيح ، ولم تشرق قلوبهم بأنوار القرآن لصعوبة إدراكهم لمعانيه . .

هـ - وإهمال العلوم العملية والمعارف الكونية ، وصرف الأوقات وتضييع الجهود في فلسفات نظرية عقيمة وعلوم خيالية سقيمة . .

 و - وغرور الحكام بسلطانهم والانخداع بقوتهم وإهمال النظر في التطور الاجتماعي للأم من غيرهم ، حتى سبقتهم في الاستعداد والأهبة وأخذتهم على غرة . .

ز - والانخداع بدسائس المتملقين من خصومهم ، والإعجاب
 بأعمالهم ومظاهر حياتهم والاندفاع في تقليدهم فيما يضر ولا
 ينفع . .

فالإخوان قد وقفوا من التراث موقفا نقديا . . وكذلك صنعوا في النظرة إلى التاريخ الإسلامي . . فكانوا - بعبارة الشيخ البنا- : «دعوة من الدعوات التجديدية لحياة الأم والشعوب . . » . .

وهم وإن لم يبلغوا في التجديد والعقلانية مستوى مدرسة جمال الدين الأفغاني [١٢٥٤ - ١٣١٤ هـ ١٣٨٨ - ١٨٩٧م] والإمام محمد عبده [١٢٦٦ - ١٣٢٣هـ ١٨٤٩ - ١٩٠٥] إلا أنهم لم يهبطوا - في هذا الميدان - إلى مستوى الدعوة الوهابية! . . فلقد كان للعقل والعقلانية في تجديدهم مكان ملحوظ ، وإن لم يكن بارزا؟! . . ولقد قطع الأستاذ البنا باستحالة التناقض والصدام بين «النظر العقلي» و «النظر الشرعي» في الأمور «القطعة» . . ورأى أن بعض المجالات مختص بواحد من سبل النظر دون الأخر . .

كالإلهيات ، مثلا . . «فذات الله ، تبارك وتعالى ، أكبر من أن تحيط بها العقول البشرية ، أو تدركها الأفكار الإنسانية ، لأنها مهما بلغت من العلوم والإدراك محدودة القوة ، محصورة القدرة . فالعقل البشرى قاصر عن إدراك حقائق الأشياء » في مثل هذه الميادين . ولذلك ، فإن «الإسلام قد أرشد العقول إلى التزام حدها ، وعرفها قلة علمها ، وندبها إلى الاستزادة من معارفها ، فقال تعالى : ﴿ وَيَسْأَلُونَكَ عَنِ الرُّوحِ قُلِ الرُّوحِ مِنْ أَمْرِ رَبِي وَمَا أُوتِيتُم مَنَ الْعِلْم إلا قليلا (٥٠) ﴾ [الإسراء: ٥٨] وقال تعالى : ﴿ فَيَسْأَلُونَكُ وَلا تَعْجَلُ بالقُرْآنِ مِن قَبْلِ أَن يُقْضَىٰ إليّك وَحْيُهُ وَقُل رَبّ زِدْني علْما (١١٤) ﴾ [الإسراء: ١٨] .

وإذا كانت «طبيعة المبحث» هي التي تحدد «أداة النظر» فيه ، وهل الأولى أن تكون «العقل» أو «الشرع» ، فإن خلافهما إنما يكون في «الظاهر» ، وفيما هو «ظني» ، لم يبلغ فيه أحدهما مرتبة «اليقين» . . «فقد يتناول كل من النظر الشرعي والنظر العقلي مالا يدخل في دائرة الأخر ، ولكنهما لن يختلفا في القطعي ، فلن تصطدم حقيقة علمية بقاعدة شرعية ثابتة ، ويؤول الظني منها ليتفق مع القطعي ، فإن كانا ظنيين فالنظر الشرعي أولى بالاتباع حتى يثبت العقلي أو ينهار» . .

وإذا كان الإسلام قد رفض «غرور العقل» و «انفراده بالنظر» في كل الميادين ، ودعا إلى التوازن بين نظره وبين النظر الشرعى . . فإنه «لم يحجر على الأفكار ولم يحبس العقول . . بل جاء يحرر

العقل ، ويحث على النظر في الكون ، ويرفع قدر العلم والعلماء ، ويرحب بالصالح النافع من كل شيء» . .

كما قال الشيخ حسن البنا . .

- والجهاد لتحقيق الاستقلال السياسي لكل أوطان الأمة الإسلامية واحد من أبرز أهداف جماعة الإخوان المسلمين . . بل إنه حجر الزاوية ، الذي ستترتب عليه إمكانات تحقيقهم لكثير من الأهداف التي يقف دونها ويمنع من تحقيقها الاستعمار . . والوطن الذي يجاهد الإخوان لتحريره يشمل «القطر الخاص أولا ، ثم يمتد إلى الأقطار الإسلامية ، ثم يرقى إلى الإمبراطورية الإسلامية الأولى " . فهم لاينسون الأجزاء السليبة والفراديس المفقودة من هذه الإمبراطورية الإسلامية . . بل إنهم يدعون إلى تحرير سائر «الشعوب الشرقية » من الاستعمار الغربي . . ويؤكدون على أن «كل دولة اعتدت وتعتدى على أوطان الإسلام هي دولة ظالمة ، لابد أن تكف عدوانها . ولابد من أن يعد المسلمون أنف سهم ويعملوا متساندين على التخلص من نيرها . . لأن الإسلام وإعلان الجهاد ، ولو كلفهم ذلك الدم والمال . . » . . .
  - والاستقلال والتحرر لا يقفان ، في الفكر السياسي للإخوان ، عند حدود الاستقلال السياسي . . وإنما هم يؤكدون على أهمية وضرورة الاستقلال الاقتصادي للبلاد الإسلامية ، لما له من الأهمية الكبرى في جعل الاستقلال السياسي حقيقة لا مجرد شكل يقف عند «العلم» و «النشيد»! . .

وفي كتابات الشيخ حسن البنا تتناثر الأفكار الداعية إلى رفض سيطرة الشركات الأجنبية على اقتصاديات مصر . . الأمر الذي جعل الأجانب المحتلين أحسن حالا من بنيها . . وضرورة تحقيق «نظام اقتصادي استقلالي للثروة والمال» ، نحقق فيه «استقلال نقدنا» عن فلك الاستعمار ، «وتمصير الشركات ، وإحلال رؤس الأحوال الوطنية محل رؤس الأموال الأجنبية كلما أمكن ذلك ، وتخليص المرافق العامة - وهي أهم شيء للأمة - من يد غير أبنائها ، فلا يصح بحال أن تكون هذه المرافق بيد شركات أجنبية ، تبلغ رؤس أموالها وأرباحها الملايين من الجنيهات، ولا يصيب الجمهور الوطني ولا العامل الوطني منه إلا البؤس والشقاء والحرمان» . . كذلك «تجب العناية بالمشروعات الوطنية الكبرى ، المهملة ، التي طال عليها الأمد . . ويجب التحول إلى الصناعة فورا . . فهذا التحول هو روح الإسلام! . . مع تشجيع الصناعات اليدوية المنزلية . . وإرشاد الشعب إلى التقليل من الكماليات ، والاكتفاء بالضروريات ، وأن يكون الكبار في ذلك قدوة للصغار . .»

وهو يدعو إلى أن تتم هذه التنمية الاقتصادية المستقلة في تعاون وتكامل بين العرب والمسلمين ، ذلك «أن الرابطة بيننا وبين أم العروبة والإسلام . . تمهد لنا سبيل الاكتفاء الذاتي والاستقلال الاقتصادي ، وتنقذنا من التحكم الغربي في التصدير والاستيراد وما إليهما ! . .»

لقد كانت دعوتهم إلى استقلال اقتصادي للأمة الإسلامية ، يخلق منها كتلة اقتصادية متكاملة . . ومن هنا كانت دعوة الشيخ حسن البنا الموجهة إلى كل مسلم وكل مواطن: «يجب أن تخدم الشروة الإسلامية ، وأن الإسلامية ، وأن تحرص على القرش ، فلا يقع في يد غير إسلامية مهما كانت الأحوال ، ولا تلبس ولا تأكل إلا من صنع وطنك الإسلامي! . .»

● وهذا الاستقلال الاقتصادى ، الذى دعا إليه الإخوان . . قد نبهوا على أهمية التزام نظامه الاجتماعى بضوابط العدل الإسلامى فى الفكر الاجتماعى . . لقد دعوا إلى «محاربة الربا . . وفرض ضرائب اجتماعية على النظام التصاعدى بحسب المال لا بحسب الربح - يعفى منها الفقراء طبعا ، وتجبى من الأغنياء الموسرين ، وتنفق فى رفع مستوى المعيشة بكل الوسائل المستطاعة . .»

كذلك دعوا إلى إصلاح الخلل المتمثل في التفاوت الفاحش بين الملكيات الزراعية في الريف ، ذلك أن «روح الإسلام الحنيف وقواعده الأساسية في الاقتصاد القومي توجب علينا أن نعيد النظر في نظام الملكيات في مصر ، فنختصر الملكيات الكبيرة ، ونعوض أصحابها عن حقهم بما هو أجدى عليهم وعلى المجتمع ، ونشجع الملكيات الصغيرة ، حتى يشعر الفقراء المعدمون بأنه قد أصبح لهم في هذا الوطن ما يعنيهم أمره ، ويهمهم شأنه . . وأن نوزع أملاك الحكومة على هؤلاء الصغار » . لقد دعوا إلى ذلك ، بلسان مرشدهم ، وذلك حتى يزول الواقع الإجتماعي المتمثل في «ثراء فاحش ، وفقر مدقع ، والطبقة المتوسطة تكاد تكون معدومة! . .»

• بل لقد أدرك الإخوان أن الاستقلال السياسي . . والاستقلال

الاقتصادى ، لن يكون لهما وجود حقيقى إلا إذا كانا قسمتين في حضارة إسلامية مستقلة . . فكانت دعوتهم إلى الاستقلال الحضارى الذي يبرز هوية الأمة ويحميها من التبعية للآخرين . .

فهم ينتقدون الحكام «الذين تربوا في أحضان الأجانب، ودانوا بفكرتهم . . حتى أن الفكرة الاستقلالية في تصريف الشئون والأعمال لا تخطر ببالهم ، فضلا عن أن تكون منهاج عملهم!» . . وينتقدون «تقليد الغرب ، الذي يسرى في مناحي حياة الأمة سريان لعاب الأفاعي ، فيسمم دماءها ، ويعكر صفو هنائها . . وأكبر ما يخشاه الإخوان المسلمون أن تندفع الشعوب الشرقية الإسلامية في تيار التقليد فترقع نهضاتها بتلك النظم البالية التي انتقضت على نفسها ، وأثبتت التجربة فسادها وعدم صلاحيتها! . .»

لقد تحدث الشيخ البنا عن خطر التبعية الحضارية للغرب . . افمدنية الغرب تفلس الآن وتنتجر . . ولذلك ، فإننا نريد أن نفكر تفكيرًا استقلاليا ، يعتمد على أساس الإسلام الحنيف ، لا على أساس الفكرة التقليدية التي جعلتنا نتقيد بنظريات الغرب واتجاهاته في كل شيء ، نريد أن نتميز بمقوماتنا ومشخصات حياتنا كأمة عظيمة مجيدة ، تجر وراءها أقدم وأفضل ما عرف التاريخ من دلائل ومظاهر الفخار والمجد . . لقد كانت قيادة الدنيا ، في وقت ما شرقية بحتة ، ثم صارت بعد ظهور اليونان والرومان غربية ، ثم نقلتها النبوات إلى الشرق مرة ثانية ، ثم غفا الشرق غفوته الكبرى ، ونهض الغرب نهضته الحديثة . . فورث الغرب القيادة

العالمية . وها هو ذا الغرب يظلم ويجور ويطغى ويحار ويتخبط ، فلم تبق إلا أن تمتد يد «شرقية» قوية ، يظللها لواء الله ، وتخفق على رأسها راية القرآن ، ويمدها جند الإيمان القوى المتين ، فإذا الدنيا مسلمة هانئة ، وإذا بالعوالم كلها هاتفة [الحمد لله الذي هدانا لهذا وما كنا نهتدى لولا أن هدانا الله] . . "؟! . .

• وهذا الاستقلال الحضاري ، الذي دعا إليه الإخوان ، إذا كان يرفض التقليد والمحاكاة والتبعية ، فهو يرفض كذلك الانغلاق والعزلة بالنسبة للحضارات الأخرى . . «فالإسلام - إ كما يقول الشيخ حسن البنا] - لا يأبي أن نقتبس النافع ، وأن نأخذ الحكمة أَنِّي وجدناها . ولكنه يأبي كل الإباء أن نتشبه ، في كل شيء ، عن ليسبوا من دين الله على شيء ، وأن نطرح عقائده وفرائضه وحدوده وأحكامه ، لنجرى وراء قوم فتنتهم الدنيا واستهوتهم الشياطين!» . . وتجربة المسلمين الأوائل شاهد على أن التفاعل الحضاري مختلف عن التبعية الحضارية ومختلف عن العزلة والانغلاق «فلقد اتصلت هذه الأمم الإسلامية بغيرها من الأم ، ونقلت كثيرا من الحضارات ، ولكنها تغلبت بقوة إيمانها ومتانة نظامها عليها جميعا ، فعربتها أو كادت ، واستطاعت أن تصبغها وأن تحملها على لغتها ودينها بما فيهما من روعة وحيوية وجمال ، ولم يمنعها أن تأخذ النافع من هذه الحضارات جميعا ، من غير أن يؤثر ذلك في وحدتها الاجتماعية أو السياسية».

\* \* \*

وإذا كانت جماعة الإخوان قد نشأت في مصر . . فإنها قد ٨٥٨

نظرت إلى كل أوطان المسلمين باعتبارها دار الإسلام والوطن الواحد للأمة الإسلامية الواحدة . . لكنها قد رتبت ، بالنسبة للمسلم ، سلما للأوليات . . فالوطن الأخص أولا . . ثم الدائرة القومية - العربية مثلا بالنسبة للعرب - ثانيا - والدائرة الإسلامية ثالثا . . ثم الدائرة الإنسانية التي تشمل جميع الناس . . وبعبارات الشيخ حسن البنا: «فإن الإخوان المسلمين يحبون وطنهم، ويحرصون على وحدته القومية . . والعرب هم عصبة الإسلام وحراسه . . ومن هنا كانت وحدة العرب أمرا لابد منه لإعادة مجد الإسلام وإقامة دولته وإعزاز سلطانه ، ومن هنا وجب على كل مسلم أنْ يعمل لإحياء الوحدة العربية وتأييدها ومناصرتها . . فهم لايرون بأسا في أن يعمل كل إنسان لوطنه ، وأن يقدمه في العمل على سواه . . ثم هم بعد ذلك يؤيدون الوحدة العربية ، باعتبارها الحلقة الثانية في النهوض ، ثم هم يعملون للجامعة الإسلامية ، باعتبارها السياج الكامل للوطن الإسلامي العام . . ثم هم يرون الخير للعالم كله . . ولاتعارض بين هذه الوحدات ، بهذا الاعتبار ، فكل منها يشد أزر الأخرى ويحقق الغاية منها . .»

## \* \* \*

وإذا كانت تلك هي معالم الإحياء الإسلامي ، كما حددتها أدبيات الإخوان المسلمين . . وتلك هي أفاق دعوتهم وحركتهم . . فإنهم قد دعوا إلى سلوك طريق التربية . . للفرد . . فالأسرة . . فالأمة ، سبيلا إلى الدولة والسلطة . . كما دعوا إلى طريق القوة . . وقال مرشدهم : «إن الإخوان سيستخدمون القوة العملية حيث

لا يجدى غيرها ، وحيث يثقون أنهم قد استكملوا عدة الإيمان والوحدة . . » أما طريق الثورة فلقد قالوا إنهم لا يفكرون فيه! . . وإن كانوا قد حذروا من بقاء الوضع المتردى في مختلف ميادين الحياة ، لأن ذلك «سيؤدى حتما إلى ثورة (١٠)! . . » . .



<sup>(</sup>۱) مراجع:

<sup>[</sup>مجموعة رسائل الإمام الشهيد حسن البنا] طبعة دار الشهاب - القاهرة . [الصحوة الإسلامية والتحدي الحضاري] للدكتور محمد عمارة - طبعة القاهرة سنة ١٩٨٥ م .



فى سنة ١٨٣٠ بدأ الاستعمار الفرنسى احتلاله للجزائر، واستمرت المقاومة الجزائرية لجيش الاحتلال، بقيادة الأمير عبد القادر الجزائرى [١٢٢٢ - ١٣٠٠ هـ ١٨٠٧ - ١٨٨٣م] حتى سنة ١٨٤٨م . . وبعدها بسط الفرنسيون سلطانهم على القطر الجزائرى .

ولم يكن استعمار فرنسا للجزائر كاستعمارها لغيرها من البلاد ، وإنما كان استيطانا فرنسيا ، يريد اقتلاع الشعب العربى المسلم من أرضه ، وتحويل الجزائريين إلى مندمجين في حضارة فرنسا - «اللاتينية - النصرانية الفرنسية» - أو إفنائهم بطى صفحة دينهم ولغتهم وحضارتهم من الوجود . . ولذلك جعلت فرنسا من الجزائر ولاية من ولاياتها ومقاطعة من مقاطعاتها ، طامحة إلى أن تكون الامتداد «اللاتيني - النصراني» لفرنسا عبر البحر المتوسط . .

ولقد تحولت مساجد الجزائر إلى كنائس . . ومدارسها العربية الإسلامية أغلقت ، ليصبح التعليم القليل فيها فرنسيا ، يؤدى إلى سجن الجزائري المتعلم في قفص الفرنسية وآدابها ، وعزله تماما عن لغة دينه وقومه وحضارته! . .

وعلى امتداد قرن من بدء الاحتلال الفرنسي للجزائر ، حقق الفرنسيون كثيرا من أهدافهم المعلنة : «إن الجزائر لن تصبح حقيقة

مملكة فرنسية إلا عندما تصبح لغتنا الفرنسية هناك لغة قومية تقوم مقام اللغة العربية . . ودمج الجزائريين فينا ، وجعلهم فرنسيين»؟!

وعندما شرع الفرنسيون في الاحتفال بمرور قرن على بدء احتلالهم للجزائر ، أراد قساوستهم تطوير مطامحهم في الجزائر ، فخطب الكاردينال «لافيجري» ، في احتفالاتهم الصاخبة ، فقال : «إن عهد الهلال في الجزائر قد غبر ، وإن عهد الصليب قد بدأ ، وإنه سيستمر إلى الأبد . . وإن علينا أن نجعل أرض الجزائر مهدا لدولة مسيحية مضاءة أرجاؤها بنور مدنية منبع وحيها الإنجيل . .» ؟ ا . .

وكان الشيخ عبد الحميد بن باديس [١٣٠٧ - ١٣٥٩هـ ١٨٩٩ - ١٩٤٩] واحدا من علماء الجزائر ، الذين تتلمذوا على مدرسة الجامعة الإسلامية ، وتأثروا بالفكر الإصلاحي لجمال الدين الخفاني [١٢٥٤ - ١٣٦٤هـ ١٨٣٨ - ١٨٩٧م] والإمام محمد الأفغاني [١٢٥٥ - ١٣٦٩هـ ١٨٣٩ هـ ١٨٩٩ - ١٨٩٥] من خلال مجلة عبده [١٢٦٥ - ١٣٦٦هـ ١٨٦٩ هـ ١٨٦٩ م المنار] وعلاقات الأمير شكيب أرسلان [١٢٨٦ - ١٣٦٦هـ ١٨٦٩هـ ١٨٦٩ م المار] وعلاقات الأمير شكيب أرسلان [١٢٨٦ - ١٢٨٦هـ ١٨٦٩ منذ سنة المنار] وعلاقات الأمير أنه أله ألم المنازية . . فاحترف - منذ سنة الرجال الذين يرون في «الإسلام - والعربية» قدر الجزائر وطوق ألم المناعة جيل من علماء «الإسلام - والعربية» قدر الجزائر وطوق برب صناعة جيل من علماء «الإسلام - والعروبة» - حقق ابن باديس مكاسب وأقام ركائز ما بين سنة ١٩٩١م و سنة ١٩٩٠م . . احتلالهم للجزائر ، قرر الجزائريون تطوير آليات مقاومتهم ، كود فعل احتلالهم للجزائر ، قرر الجزائريون تطوير آليات مقاومتهم ، كود فعل

ورغم أن الوثائق الرسمية لهذه الجمعية كانت تشير إلى تخصصها في المجال الإصلاحي والتربوي والتعليمي ، مع البعد عن العمل السياسي . . إلا أن حقيقة مشروعها الإصلاحي لم تكن بعيدة عن السياسة . . صحيح أنها لم تحترف العمل السياسي اليومي ، لكنها احترفت «التأسيس» العربي الإسلامي لذلك الحيل الذي صنعته كي يحترف هو هذا العمل السياسي بالمعني العام والشامل للسياسة . . ولقد عبر ابن باديس عن هذه العلاقة بين الرسالة الإصلاحية للجمعية وبين «السياسة» ، في الشعارات التي رفعها : «الجزائر ليست فرنسية . . وهي لا تستطيع ذلك حتى لو أرادت «؟! . . «لابد لنا من الجمع بين السياسة والعلم ، ولا ينهض العلم والدين حق النهوض إلا إذا نهضت السياسة بحق» ! . .

فعلى جبهة الإصلاح بالتربية والتعليم لتعود للجزائريين هويتهم العربية الإسلامية ، حولت الجمعية كثيرا من مساجد الجزائر إلى منارات للإصلاح العربى الإسلامي ، بدءا من محو الأمية الأبجدية إلى التفقه في الدين . . إلى تصحيح الاعتقادات الدينية وفق سلفية عقلانية مستنيرة ، توسطت بين جمود التقليد وخرافات الطرق الصوفية - التي كان الفرنسيون قد نجحوا في امتطاء كثير منها ركائب لغاياتهم الاستعمارية؟! . .

وفي ميدان التعليم النظامي أقامت جمعية العلماء مائة وسبعين

مدرسة . . وذلك غير الكتاتيب التي انتشرت في كل مكان ، على نحو متطور يقترب بها من المدارس الأولية . .

بل ولقد عزمت على «تأسيس المصانع والملاجئ والحلات العامة»! . .

واهتمت بتعليم الفتيات اهتمامها بتعليم الفتيان . .

وإذا كان ابن باديس قد أعلن أنه لا يؤلف الكتب ، لأنه مشغول بصناعة الرجال . . فإن النهضة التي أنجزها في ميدان الصحافة قد جعلت من منهاج الجمعية الإصلاحي تيارا فكريا تصل آثاره إلى كل الجزائريين . . ولقد كانت العلاقة بين صحافة الجمعية وبين سلطات الاحتلال الفرنسي جبهة من جبهات الصراع المحتدم دائما وأبدا ، تسجله وتشهد عليه قرارات الاحتلال بإغلاق صحف الجمعية ، وقرارات الجمعية بإصدار صحف بديلة لتلك التي يغلقها الاستعمار . . فصدرت وأغلقت صحف : «الشهاب» و «السنة» و «الشريعة» و «الصراط» و «البصائر» و «المتقد» و «الإصلاح» و «صدى الصحراء» . . وغيرها! . .

وعندما اشتعلت ثورة الجزائر في الأول من نوفمبر سنة ١٩٥٤م فإنها كانت بمثابة الثمرة لجيل التأسيس الذي تمثل في جمعية العلماء . . لقد أرادت الجمعية التأسيس العربي الإسلامي للجيل الذي يرفع السلاح في وجه فرنسا . . وكان أن تمثل ذلك في جيل «جبهة التحرير الوطني»(١).

<sup>(</sup>١) مراجع:

<sup>[</sup>آثار ابن باديس] جمعها وحققها : د . عمار طالبي . طبعة الجزائر سنة ١٩٦٨م . [مــلمون ثوارأ الفصل الخاص بابن باديس-للدكتور محمد عمارة - طبعة القاهرة سنة ١٩٨٨م .



تنظيم الجهاد: اسم على عدة حركات إسلامية سرية ، رافضة لواقع المجتمعات الإسلامية المعاصرة ، وداعية لتغيير هذا الواقع بالجهاد القتالي ، وليس بالتغيير السلمي . .

ومن أشهر هذه الحركات المجموعات التي اشتهرت بهذا الاسم - الجهاد - في مصر منذ أواخر سبعينيات القرن العشرين ، والتي تراوحت علاقاتها مابين الائتلاف ، بواسطة مجلس للشورى ، يقود مجموعاتها وينسق بين حركاتها ، وما بين الاختلاف . . ولقد اشتهر أمر هذا التنظيم السرى منذ اغتيال نفر من أعضائه رئيس جمهورية مصر العربية أنور السادات في السادس من أكتوبر سنة ١٩٨١ م [٩ ذي الحجة سنة ١٤٠١هـ] . .

ويجمع بين فكر تنظيمات الجهاد وحركاته :

 ١ - الحكم بالكفر على «دول» و «حكام» المجتمعات الإسلامية المعاصرة . . وليس على «الأمة» الإسلامية و «عامة» المسلمين .

۲ - التأريخ لكفر «الدول» و «الحكام» بسقوط الخلافة [۱۳٤۲هـ ۱۹۲٤م] . . .

٣ – تعليل هذا الكفر بسيادة القوانين الوضعية – غير الإسلامية

- في هذه الدول ، وتحاكم الحكام إليها ، بدلا من الشريعة الإسلامية ، التي تمثل حاكمية الله ، سبحانه وتعالى . .

٤ - اعتبار الجهاد القتالى هو السبيل إلى إزالة دول الكفر
 وحكامه ، وإعادة الإسلام إلى الأمة وإقامة دولة الخلافة
 الإسلامية . .

٥ - تبنى الرأى القائل بأن آيات القرآن التى تحدثت - فى التعامل مع الخصوم - عن « الصفح» و «العفو» و «الإعراض» و «الصبر»، قد نسخت بآية «السيف» ﴿ فَإِذَا انسَلَحَ الأَشْهُرُ الْحُرُمُ فَاقْتُلُوا الْمُشْرِكِينَ حَيْثُ وَجَدَتُمُوهُمْ وَخُذُوهُمْ وَاحْصُرُوهُمْ وَاقْعُدُوا لَهُمْ كُلَّ مَرْضَدَ ﴾ [التوبة: ٥]

٦ - رفض فكرة أن «الجهاد مراحل» منها مالا يكون بالقتال كجهاد النفس . والجهاد بالعلم . الخ . واستبدالها بأنه «مراتب لا مراحل» . . «فالعلم ليس هو السلاح الحاد والقاطع الذي سوف يقطع دابر الكافرين . ولكن هذا السلاح هو الذي ذكره الله في قوله ﴿ قَاتلُوهُمْ يُعَدِّبُهُمُ اللَّهُ بَأَيْدِيكُمْ ويُخْزِهمْ وينصر كُمْ عليهم ويشف صدور قوم مُوْمنين (١٠) ﴾ [التوبة: ١٤]

٧ - رفض التغيير وإعادة الإسلام ودولته عن طريق العمل
 السياسي والتنظيم الحزبي المشروع ، لأن هذا هو طريق «الجمعيات الخيرية» وليس طريق «الجهاد الإسلامي» . .

٨ - رفض طريق «الهجرة» من الأوطان ، للعودة إليها فاتحين . .
 والدعوة إلى «إقامة الدولة الإسلامية في الوطن ، ثم الخروج منه فاتحين لغيره من الأوطان» . .

## فالأهداف الكبرى، لجماعات الجهاد، هي:

ازالة دول الكفر المرتدة عن الإسلام . .

ب - وإقامة الدول الإسلامية . .

ج - وإعادة الإسلام إلى المسلمين . .

د - والانطلاق لإعادة الخلافة الإسلامية من جديد . .

ولقد مثلت هذه التنظيمات ، ولا تزال تمثل ، أبرز «فصائل الغضب والاحتجاج والرفض» في الحركات الإسلامية المعاصرة . . فهي رفض عنيف للواقع . . ورفض للطريق السلمي في التغيير ، الذي اختارته الحركات الإسلامية الكبرى سبيلا لاستكمال إسلامية الحياة في مجتمعات ودول ونظم المسلمين (۱۱) .



<sup>(</sup>١)مراجع:

<sup>[</sup>الفريضة الغاثبة] - كتيب منسوب إلى المرحوم محمد عبد السلام فرج ، [الفريضة الغائبة - عرض وحوار وتفييم] للدكتور / محمد عمارة - طبعة القامرة سنة ١٩٩١ م ،



هو الاسم الذي أطلقته أجهزة الإعلام ، وشاع لدى الجمهور على جماعة إسلامية سرية - هي «جماعة المسلمين» - التي دعا إليها وتزعمها شكرى أحمد مصطفى [١٣٩٨هـ - ١٩٧٨م] في عقد السبعينيات من القرن العشرين .

وكان شكرى مصطفى - وهو مهندس زراعى - أحد المعتقلين الإسلاميين في أحداث [١٣٨٥هـ - ١٩٦٥م] بمصر . . والتي انتهت بإعدام الشهيد سيد قطب [١٣٢٤ - ١٣٨٦هـ ١٩٠٦ -١٩٦٦م] . .

وفى المعتقل- وكان تعذيب المعتقلين قاعدة مستمرة - تخلّق فكر هذه الجماعة كحركة «رفض - جذرى» لواقع المجتمعات الإسلامية وثقافتها ، وأيضا لمناهج الدعوات والحركات الإسلامية جميعها . .

ومن كتابات شكرى مصطفى - وخاصة كتاب الخلافة . . وكتاب التوسمات - تبلورت مقولات هذه الجماعة في :

١ - تكفير مرتكب المعصية . .

٢ - وتكفير من لم ينضم إلى هذه الجماعة - لأنها جماعة
 المسلمين . . وليست مجرد جماعة من المسلمين . .

٣ - والحكم على المجتمعات الإسلامية وثقافاتها بالجاهلية . .

٤ - وسحب الكفر على التاريخ الإسلامي والحضارة الإسلامية
 وعصورها منذ القرن الرابع الهجرى

والدعوة للهجرة من محيط الكفر والجاهلية إلى بعض
 الأطراف ، تمهيدا للعودة فاتحين لهذه المجتمعات . .

وفى سنة ١٩٧٧ م ساومت الجماعة الحكومة المصرية فاختطفت أحد علماء الأزهر - الدكتور محمد حسين الذهبى - وطالبت بالإفراج عن ثلاثين من أعضائها المسجونين ، وإذاعة بيانات تحمل أفكارها ، و ٢٠٠٠ ألف جنيه مصرى . . ولما لم ترضخ الحكومة قتلوا الشيخ الذهبى فى شهر يوليو ، فقبضت الحكومة على قيادات الجماعة ، وحوكموا ، وأعدم زعيمها وأربعة من زملائه فى العاشر من ربيع الثانى سنة ١٣٩٨ هـ ٢٩ مارس سنة ١٩٧٨ م .

ولقد انحسر تنظيم هذه الجماعة بالسرعة التي انتشر بها ، وإن بقيت بعض مقولاتها في تنظيمات سرية أخرى<sup>(١)</sup> .



<sup>(</sup>١) مراجع:

<sup>[</sup>ذكرياتي مع جماعة المسلمين - التكفير والهجرة] لعبد الرحمن أبو الخير - طبعة الكويت سنة ١٩٨٠م ،

مصطلحات



أصل «الوحى» - فى اصطلاح اللغـويين - : الإعـلام فى خفاء . . ووسائل هذا الإعلام ، الخفى والمستتر عن غير الموحّى إليه المقصود بالإعلام مباشرة ، متعددة ، فمنها : الإشارة ، والكتابة ، والرسالة ، والإيماء ، والإلهام ، والكلام الخفى . . إلى أخر سبل توصيل الإعلام الخفى إلى الغير .

وكذلك يطلق لفظ «الوحى» على اسم المفعول منه ، أي المُوحَى ، مكتوبا كان هذا الموحَى أو كتابا .

ولقد سمى وحى الله ، سبحانه ، إلى أنبيائه ورسله : وحيا ، لأن الله قد أسره إلى هؤلاء الأنبياء والرسل ، وخصهم به ، وأخفاه عمن عداهم . . وهذا هو وجه تسمية جبريل ، عليه السلام : «ناموس الله» - كما ورد في الحديث النبوي - إذ أصل «الناموس» - كما يقول الشريف الرضى [٣٥٩ - ٤٠٦ هـ ٩٧٠ - ٩٧١ م] في كتابه [الجازات النبوية] : «المكان الذي يستجن - [يستتر] - فيه الصائد عن الوحش لئلا تراه فتنفر منه . ومن ذلك سمى من يجعله الإنسان موضع سره ناموسا . . فكأن النبي ، هذا ، إنما شبه جبريل بذلك لأنه يستخفى بما يؤديه عن الله سبحانه إلى الأنبياء . .»(۱)

وفي القرآن الكريم وفي الأدب العبربي وردت الاستخدامات

لمصطلح «الوحى» في المعانى والأغراض التي أشرنا إليها . . فهو يعني في قول الله سبحانه : ﴿ وَمَا كَانَ لَبَشَرِ أَن يُكَلّمَهُ اللّهُ إِلاّ وَحَيّا أَوْ مِن وَرَاءِ حَجَابٍ ﴾ [الشورى: ١٠] يعنى : الإلهام والقذف في القلب ، سواء أكان ذلك في اليقظة أو في المنام - [الرؤيا] - . . وفي قوله تعالى : ﴿ وَلا تعجلُ بِالْقُرْآنِ مِن قَبْلِ أَن يُقْضَىٰ إلَيْكَ وَحَيّهُ ﴾ [طه: ١١٤] يعنى : إلقاءه إلى الرسول ، على ، بواسطة الملك .

وفى الآية القرآنية: ﴿ قُلْ إِنَّمَا أُنذِرُكُم بِالْوَحْيِ وَلا يَسْمَعُ الصُّمُّ الدُّعَاءَ إِذَا مَا يُنذَرُونَ ﴾ [الأنبياء: ٥٠] يعنى مصطلح الوحى: الموحَى به ، من إطلاق المصدر على المفعول.

أما في الآية : ﴿ وَقَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا لِرُسُلُهُمْ لَنُهُلُكُنَّ الظَّالِمِينَ ﴾ أَرْضَنَا أَوْ لَتَعُودُنَ فِي مِلْتِنَا فَأُوحِيْ إِلَيْهِمْ رَبُّهُمْ لَنُهُلُكُنَّ الظَّالِمِينَ ﴾ [إبراهيم: ١٦]فهو وحي للرسل . . على حين يعني في آية : ﴿ وَأَوْحِيْ رَبِّكَ إِلَى النَّحِلِ أَنَ اتَّخِدِي مِنَ الْجِبَالِ بُيُوتًا ﴾ [النحل: ١٨] الإلهام للحيوان غير العاقل . . أما في الآية : ﴿ فَقَضاهُنَّ سَبْع سموات في يومين وَأُوحِيْ فِي كُلِ سماء أمرها ﴾ [فصلت: ١٢] فإنه يعني : التسخير أي أن الله ، سبحانه ، قد سخر كل سماء لما يراد منها . . وهو قد جاء بمعني الإشارة والإيماء في قول الله سبحانه : ﴿ فَأُوحِيْ إِلَيْهُمْ أَنَ سَبِحُوا بُكُرةً وَعَشِينًا ﴾ [مريم: ١١] وكذلك حاله في قول الشاعر:

يرمون بالخطب الطوال وتارة وحى الملاحظ خيفة الرقباء أى : الإشارة بالملاحظ .

وقد يأتى «الوحى» بمعنى الإيحاء إلى الملائكة ، كما فى آية : ﴿ إِذْ يُوحِي رَبُّكَ إِلَى الْمَلائِكَةِ أَنِي مَعَكُم ﴾ [الأنفال: ١٢]كما قد يأتى بمعنى : الوسوسة بالشر ، كما فى قول الله ، سبحانه : ﴿ وَإِنَّ الشَّيَاطِينَ لَيُوحُونَ إِلَىٰ أَوْلِيَائِهِم لِيُجَادِلُوكُم ﴾ [الأنعام: ١٢١]

تلك هي أبرز معانى مصطلح «الوحي» ، في عرف اللغويين ، وفي المصادر الأولى للعربية .

## 非 非 非

أما في اصطلاح الشريعة فإن «الوحي» يعنى : كلام الله المنزل على نبى من أنبيائه . . وذلك إذا ما ثبت الإعلام الخفي - [الوحي] - بلسان الملك ، فوقع في سمع النبي ، بعد علمه بالمبلغ بأية قاطعة . . والقرآن الكريم مثل على هذا النوع من «الوحي» . . كما يعنى ، في الشريعة أيضا : خاطر الملك ، يتضح بإشارة منه للنبي ، من غير بيان بالكلام . . ويحكي عن هذا اللون من «الوحي» حديث الرسول ، ويلي : «إن روح القدس نفث في روعي أن نفسا لن تموت . . .» - الحديث . . . ويعني أيضا ، في اصطلاح الشريعة : الإلهام . . . وقد يكون الوحي في اليقظة ، كما يكون رؤيا في المنام . وجميعه حجة عند علماء الشريعة .

وقريب من معانى «الوحى» لدى علماء الشريعة ، من الفقهاء ، معانيه لدى علمائها من المتكلمين ، فهو يعنى عندهم : كشف الحقيقة كشفا مباشرا ، مجاوزا للحس ، ومقصورا على المختارين لهذا اللون من الإعلام .

أما الفلاسفة فإنهم يميلون إلى تجريد «عملية» «الوحى» من طابعها الحسى ، ويقولون إنه : عبارة عن اتصال النفس الإنسانية بالنفوس الفلكية ، اتصالا روحيا ، فترتسم لديها صور الحوادث ، وتطلع ، بهذا الاتصال ، على عالم الغيب . . وهم يرون أن في الأنبياء استعدادا خاصا وفطرة خاصة تؤهلهم لهذا الاتصال ، وهذا الاستعداد وهذه الفطرة تبلغ عند الأنبياء مالا تبلغه عند غيرهم ، حتى من «الأولياء» و «العارفين» .

وهذا التصور الفلسفى للوحى شائع لدى فلاسفة الإسلام ، بل ولدى أصحاب النزعة العقلية من المتكلمين المسلمين . بل إننا نجده لدى الأستاذ الإمام محمد عبده [٢٦٦٦ - ١٣٢٣ هـ ١٩٤٩ عرض الأستاذ الإمام - ١٩٠٥ أومدرسة التجديد الدينى فى عصرنا الحديث . . فعندما عرض الأستاذ الإمام - فى [رسالة التوحيد] - لقضية الوحى حرص على أن يصرح فيها برأيه الخاص ، وعلى أن ينبه على اختلاف تصوره هذا عن التصورات الشائعة عند النصوصيين أو اختلاف تصوره هذا عن التصورات الشائعة عند النصوصيين أو الفقهاء ، بل ومتكلمى الأشعرية . . فبعد أن عرض للمعانى اللغوية للمصطلح ، قال إن التعريف الشرعى للوحى هو : «إنه كلام الله تعالى ، المنزل على نبى من أنبيائه» . . ثم استطرد فحدد أن له رأيا متميزا فقال «أما نحن فنعرفه ، على شرطنا ، بأنه : عرفان

يجده الشخص من نفسه ، مع اليقين بأنه من الله ، بواسطة أو بغير واسطة ، والأول بصوت يتمثل لسمعه أو بغير صوت! »

فهو علم وعرفان داخلي ، يبلغ صاحبه درجة اليقين بأن مصدره هو الله ، وقد يكون بواسطة ، صوت يسمع ودون صوت ، كما يكون بغير واسطة .

وفى حالة ما إذا كان هذا «العرقان» بواسطة ، صوتا كانت هذه الواسطة أو شبحا - كما هو ظاهر لفظ الأحاديث النبوية التى تقول إن الوحى كان يأتى للنبى ، أحيانا ، فى صورة رجل يشبه دحية الكلبى - فى هذه الحالة يجيز الأستاذ الإمام حدوث «العرفان» بهذه الواسطة - الصوت أو الشبح ، أو هما معا - ولكنه يجرد هذه الواسطة من الطابع الحسى والمادى ، ويراها مجرد «تمثل» . . فالحقائق المعقولة يجوز أن «تتمثل» صوتا أو شبحا لمن عنده الاستعداد الفطرى لهذا اللون من «العرفان» . . فإذا علمنا أن «التمثل» [Representation] هو : مثول الصور فإذا علمنا أن «التمثل» المتطعنا أن نفقه تصور الأستاذ الإمام لماهية محل بعضها الآخر . . » استطعنا أن نفقه تصور الأستاذ الإمام لماهية وسائط «العرفان» - [الوحى] صوتا كانت هذه الوسائط أو صورة .

لكن الأستاذ الإمام ينب على أن هذا «العرفان» ليس هو الإلهام ، لأن الإلهام ، على الرغم من أنه وجدان تستيقنه النفس وتنساق إلى مايطلب ، إلا أن النفس لاتستيقن أن مصدره هو الله ، بينما يتميز «العرفان» - [الوحى] - باستيقان النفس أن مصدره هو الله سبحانه .

وواضح ، من سياق حديث الأستاذ الإمام ، وحججه التي ساقها في هذا المقام ، أنه كان يجادل «الماديين» الذين ينكرون «الوحي» كجزء من إنكارهم كل مالايدرك بالحواس ، ولذلك نراه يمضى في عرض إمكانية حدوث هذا «العرفان» للمستعدين لتلقيه فيقول: «وأما إمكان حدوث هذا النوع من العرفان (الوحي) ، وانكشاف ما غاب من مصالح البشر عن عامتهم لمن يختصه الله بذلك ، وسهولة فهمه عند العقل ، فلا أراه ما يصعب إدراكه إلا على من لايريد أن يدرك ، ويحب أن يرغم نفسه على أن لاتفهم! . . . فمن النفوس البشرية مايكون لها من نقاء الجوهر ، بأصل الفطرة ، ماتستعد به ، من محض الفيض الإلهي ، لأن تتصل بالأفق الأعلى ، وتنتهي من الإنسانية إلى الذروة العليا ، وتشهد من أمر الله شهود العين ما لم يصل غيرها إلى تعقله أو تحسسه بعصا الدليل والبرهان ، وتتلقى عن العليم الحكيم مايعلو وضوحا على ما يتلقاه أحدنا عن أساتذة التعاليم ، ثم تُصدر عن ذلك العلم إلى تعليم ما علمت ودعوة الناس إلى ماحُملت على إبلاغه إليهم ، وأن يكون ذلك سنة الله في كل أمة وفي كل زمان ، على حسب الحاجة . . . أما وجود بعض الأرواح العالية ، وظهورها لأهل تلك المرتبة السامية فمما لا استحالة فيه بعد ما عرفنا من أنفسنا وأرشدنا إليه العلم ، قديمه وحديثه ، اشتمال الوجود على ماهو ألطف من المادة ، وإن غيب عنا ، فأى مانع من أن يكون بعض هذا الوجود اللطيف مشرقا لشيء من العلم الإلهي ، وأن يكون لنفوس الأنبياء إشراف عليه ، فإذا جاء به الخبر الصادق حملنا على الإذعان بصحته . أما تمثل الصوت ، وأشباح لتلك الأرواح في

حس من اختصه الله بتلك المنزلة فقد عُهد عن أعداء الأنبياء مالايبعد عنه في بعض المصابين بأمراض خاصة على زعمهم ، فقد سلموا أن بعض معقولاتهم يتمثل في خيالهم ويصل إلى درجة المحسوس، فيصدق المريض في قوله أنه يرى ويسمع، بل يجالد ويصارع ، ولاشيء من ذلك في الحقيقة بواقع ، فإن جاز التمثل في الصور المعقولة ، ولا منشأ لها إلا في النفس ، وأن ذلك يكون عند عروض عارض على المخ ، فلم لايجوز تمثل الحقائق المعقولة في النفوس العالية؟ وأن يكون ذلك لها عندما تنزع عن عالم الحس وتتصل بحظائر القدس؟ وتكون تلك الحال من لواحق صحة العقل في أهل تلك الدرجة ، لاختصاص مزاجهم بما لا يوجد في مزاج غيرهم؟ . وغاية مايلزم عنه أن يكون لعلاقة أرواحهم بأبدانهم شأن غير معروف في تلك العلاقة من سواهم ، وهو مايسهل قبوله ، بل يتحتم ، لأن شأنهم في الناس أيضا غير الشئون المألوفة ، وهذه المغايرة من أهم ما امتازوا به وقام منها الدليل على رسالتهم ، والدليل على سلامة شهودهم ، وصحة ما يحدثون عنه ۱۳٫۰

فالوحى: عرفان ، يجده أصحاب النفوس المفطورة على النقاء ، ويوقنون بأن الله هو مصدره ، أما وسائطه - إن كانت - من الصوت أو الصورة ، فهى من باب تمثل المعقولات حتى تبلغ درجة الحسوس . . وطرفا العلاقة في هذه العملية هما: «نفوس» الأنبياء ، والمعقولات المتمثلة ، اللتي هي واسطة النفوس إلى العرفان! .

ونحن نلاحظ أن الأستاذ الإمام يرى أن «نفوس» الأنبياء قد

امتلكت النقاء الذي أهلها لهذا العرفان «بأصل الفطرة» . . . وهذا هو الذي نجده عند جـمـال الدين الأفـغـاني [١٢٥٤ - ١٣١٤هـ ١٨٣٨ - ١٨٩٧م] عندما عرض لتعريف «النبي» في التعليقات التي أملاها على شـرح جـلال الدين الدواني [٨٣١ – ٩١٨ هـ ١٤٢٧ - ١٥١٢م] للعقائد العضدية ، فبعد أن يعرض التعريف الشائع للنبي ، من أنه «إنسان بعثه الله لتبليغ ما أوحى إليه ، إلى من أمر بتبليغهم» . . . يقول : «وقد يعرف النبي بأنه : إنسان فطر على الحق علما وعملا ، أي بحيث لايعلم إلا حقا ، ولا يعمل إلا حقا ، على مقتضى الحكمة ، وذلك يكون بالفطرة ، أي لا يحتاج فيه إلى الفكر والنظر ، ولكن التعليم الإلهي ، فإن فطر أيضا على دعوة بني نوعه إلى ما جبل عليه ، فهو رسول أيضا . . . فتفكر فيه ، فإنه دقيق؟ ! . . . « " . . . فهو «مفطور» و «مجبول» على الحق ، علما وعملا ، وهو - كرسول - مفطور ومجبول على التبليغ . . . ويؤكد وحدة فكر الأفغاني ومحمد عبده في هذه القضية تعليق محمد عبده على كلام الأفغاني هذا ، عندما يقول إن معنى جملة : «بعثه الله»: «أي جعل فيه الباعث والداعي للتبليغ!»(<sup>1)</sup>

هذا هو تصور «الوحي» عند مفكري الإسلام .

## 告告告

فإذا انتقلنا إلى «الوحى» ، كحدث بدأت به نبوة محمد وبعثته ، وإلى «صورة» واسطة «الوحى» ، والمراحل التي مرت بها هذه «الصورة» ، وإلى نصيب ذلك التصور للوحي من الاتساق مع تصور فلاسفة الإسلام وذوى النزعة العقلية من متكلميه . . إذا

انتقلنا إلى ذلك كان علينا أن ننظر فى المصدر الوحيد لهذا التصور ، ألا وهو السنة النبوية ، التى تناثرت فى كتبها أحاديث آحاد كثيرة تحدثت عن بدء الوحى للنبى ، على ، ومراحله ، والصور التى تمثل بها للنبى عندما كان يحدث هذا الاتصال . .

فمن السنة النبوية نعلم أن محمدا ، ﷺ ، قد جاءه الوحى وهو في سن الأربعين ، وكان قد رفض وثنية الجاهلية ، وأخذ يتأمل باحثا عن الحق ، متخذا من بقايا توحيد إبراهيم وشريعته سبيلا للتحنث والتعبد ، وخاصة في خلوته التي كان ينقطع إليها في شهر رمضان بغار حراء . . . وأول صورة جاءه بها «الوحي» كانت «الرؤيا الصادقة» ، في شهر ربيع الأول ، وأخذت تتكرر لستة أشهر . . . ثم كانت الحادثة الشهيرة ، يوم سمع الصوت بغار حراء ، في شهر رمضان ، يقول له : [اقرأ] . . . ثم فقد الوحى ثلاث سنوات ، سمع بعدها الصوت يناديه [يا أيها المزمل] ، وهو في سن الثالثة والأربعين . . والسنة تضع يدنا على حقيقة أن صورة الوحى في هذه المرحلة كانت «الضوء والنور والصوت» . . أما مرحلة «تَمْثَل» الملك جبريل للنبي في صورة رجل فقد جاءت بعد ذلك . . فعن ابن عباس أنه قال : «أقام النبي بمكة خمس عشرة سنة ، سبع سنين يرى الضوء والنور ويسمع الصوت ، وثماني سنين يوحي إليه ، وأقام بالمدينة عشرا»(٥) . . ونحن نلاحظ أن عبارة ابن عباس لا تعتبر مرحلة السنوات السبع - طور الضوء والنور والصوت -وحيا ، بل تجعل «الوحي» ، بمعنى القرآن ، وتتابع نزوله منجما ، ما حدث بعد هذه السنوات السبع .

ويزكى هذا الفهم أن الرسول - كما هو مشهور - قد ذهبت به زوجه خديجة ، عقب سماعه الصوت : [اقرأ] ، في غار حراء ، برمضان ، عندما بلغ الأربعين ، ذهبت به إلى ورقة بن نوفل بن أسد بن عبد العزى - وكان شيخا قد تنصر ، يقرأ الإنجيل بالعربية - كما يقول حديث عائشة ، عليها السلام ، فلما سمع ورقة من النبي وصف ما حدث ، أنبأه أن «هذا هو الناموس الذي نزل على موسى»(٦) . . وموسى كان يرى نارا ونورا . . ويؤكد ذلك أن رواية أخرى لذات الحديث الذي يحكى ذات الواقعة تقول إن النبي قد قال لخديجة : «إني أرى ضوءًا وأسمع صوتا ، وإني أخشى أن يكون بي جنن . قالت : لم يكن الله ليفعل ذلك بك يابن عبدالله . ثم أتت ورقة بن نوفل فذكرت ذلك له ، فقال : إن يك صادقا فإن هذا ناموس مثل ناموس موسى ، فإن بعث وأنا حي فسأعززه وأنصره وأومن به "(٧) . . فالحديث يحدد أن التمثل كان : «ضوءا وصوتا» ، وورقة لم يعتبر ذلك بعثة فيؤمن بالمبعوث ، بل عدها مقدمات ، وقال : «إن بعث وأنا حي فسأعززه وأنصره وأومن به» . . ولقد مات ورقة بعد عام من تلك الحادثة ، أي نحو سنة ١٢ ق . هـ سنة ٦١١ م دون أن يؤمن بشريعة محمد ، لأن البعثة والتبليغ لم يكن قد حان حينه حتى ذلك التاريخ! . . بل إن النبي ذاته لم يكن يقول ، يومئذ ، إنه مبعوث ، بل كان يبحث عن تفسير ، يطمئنه ، لهذه الظاهرة غير العادية وغير المفهومة له! .

هذا عن مراحل «الوحى» ، وصورته في المراحل الأولى . . ومن الأحاديث ما يحدد أو يقرب لنا معنى «الصوت» الذي كان يتمثل به الملك . فعن عائشة «أن الحارث بن هشام سأل رسول الله ، والله ، والله ، والله ، والله على الموحى قال : يأتيني مثل صلصلة الحرس وهو أشده على - ثم يفصم عنى وقد وعيت . وأحيانا يأتيني ملك ، في صورة الرجل ، فأعى ما يقول . . (^) .

وفي الأحاديث النبوية ما يصف حالة النبي الجسدية ساعة اتصال نفسه بالوحى وتلقيه عن الله سبحانه ، وهذا الوصف يوحى بحدوث تغيرات واضحة تجعل النبي في حال مخالف للحالة البشرية المعتادة ، إن في النفس أو في الجسد ، فعائشة تستكمل روايتها للحديث السابق فتضيف : «ولقد رأيته ينزل عليه الوحي في اليوم الشديد البرد فيفصم عنه وإن جبينه ليتفصد عرقا !» . . . وفي أحاديث أخر ما يدل على أن التغيرات كانت تصيب وظائف الجسم فتغير من سماته وطبائعه . . فوجهه يحمر " . . . وهو يغط . . . وجلده يربد . . . ويأخذه شبه السبات . . . بل ويثقل وزن جسمه ثقلا يفوق الحدود! . . . فالصحابي يعلى بن مرة يطلب من عمر بن الخطاب أن يريه النبي حين يوحي إليه ، فلما جاءه الوحي - وكان «بالجعرانة» ومعه نفر من أصحابه - أشار عمر إلى يعلى «فجاء يعلى وعلى رسول الله ثوب قد أظل به ، فأدخل رأسه ، فإذا رسول الله محمر الوجه ، وهو يغط . ثم سرى عنه . . .»<sup>(5)</sup> . . وابن عباس يقول: «وكان إذا نزل عليه الوحى عرفوا ذلك في تربد جلده! . .» (١٠٠) . . وعائشة تقول : «وكان إذا أوحى إليه يأخذه شبه سبات . . . »(١١١) . . وزيد بن ثابت يقول : «إنى قاعد إلى جنب النبى يوما إذ أوحى إليه . . وغشيته السكينة ، ووقع فخذه على

فخذى حين غشيته السكينة . فلا والله ما وجدت شيئا قط أثقل من فخذ رسول الله ، ثم سرى عنه فقال : اكتب يا زيد ، فأخذت كتفا ، فقال اكتب [لايستوى القاعدون من المؤمنين والجاهدون . .](١٢) . . »

وأبو أروى الدوسى يقول : «رأيت الوحى ينزل على النبى ، وإنه على راحلته ، فترغو وتفتل يديها حتى أظن أن ذراعها ينقصم ، فربما بركت ، وربما قامت موتدة يديها حتى يسرى عنه . .!» .

وفى الأحاديث - كما مر - ما ينبئ عن رغبة بعض الصحابة فى رؤية حال الرسول ساعة يوحى إليه ، لكن تلك الحال ، غير العادية ، وما يحدث لجسده وهيئته فيها من تغيرات ومعاناة ، كانت تدعو جمهرة الصحابة إلى صرف أبصارهم عن الرسول عندما يحدث له هذا «العرفان» . . ففى حديث أبى هريرة : « . . . وجاء الوحى ، وكان إذا جاء لم يخف علينا ، فليس أحد من الناس يرفع طرفه إلى رسول الله حتى يقضى (١٤٠)! . . » .

ونحن عندما نطالع ، في الأحاديث النبوية ، تلك الأوصاف التي تصف الرسول ساعة تلقيه الوحى واتصالة بالملك ، نتذكر عبارة الإمام محمد عبده التي يقول فيها : «وغاية ما يلزم عنه - [أي عن هذا الاتصال] - أن يكون لعلاقة أرواحهم بأبدانهم شأن غير معروف في تلك العلاقة من سواهم . . . » فهي حال غير معتادة ، تحدث في لحظات غير عادية ، لأناس أهلتهم الفطرة ليكونوا غير عادين ! .

لكن . . . هل حقا أن بعض الصحابة قد رأى الملك جبريل ، وهو ١٨٢ فى صورة دحية الكلبى ، أثناء لقائه بالرسول ، عليه الصلاة والسلام؟ . . إن فى البخارى ، عن أبى عثمان ، ما يدل على أن أم سلمة ، زوج النبى ، قد رأته ، وأنها قد حسبته دحية الكلبى ، حتى أنبأها النبى أنه جبريل . . وفى مسند أحمد بن حنبل ما يدل على أن عبدالله بن عباس قد رآه والرسول يناجيه . . . لكننا لو عرضنا ذلك على معنى «الوحى» ، الذى هو إعلام فى خفاء بمن عدا النبى ، وعلى معنى «الناموس» الذى سمى به جبريل لاستتاره عن غير النبى ، ملنا عن التسليم بأن أحدا غير الرسول قد رأى الوحى والناموس . . ويدفع عنا الحرج فى هذا الميل أن هذين الحديثين ، ككل أحاديث «الوحى» ، هى أحاديث أحاد ، إن كانت حجة فى «العمليات» فهى ليست بالحجة فى «الاعتقادات» !(١٠) .

**资格格** 

(١) الهوامش:

(٤) المصدر السابق جـ ١ ص ٥١١ .

(٥) رواه الإمام أحمد .
 (٦) رواه البخارى ومسلم والإمام أحمد .

(v) رواه الإمام أحمد .

(A) رواء البخاري ومسلم والترمذي والنسائي ومالك في الموطأ والإمام أحمد

(٩) رواه البخاري . (١٠) رواه الإمام أحمد .

(١١) رواه الإمام أحمد . (١٢) رواه الإمام أحمد .

(١٣) [الطبقات الكبوي] - لابن سعد - جـ ١ ق١ ص ١٣١ . طبعة دار التحرير . القاهرة .

(١٤) رواه الإمام أحمد .

<sup>(</sup>١) [المجازات النبوية] ص ١٤٦، ١٤٦ طبعة القاهرة سنة ١٣٢٨ هـ .

 <sup>(</sup>٢) [الأعمال الكاملة للإمام محمد عبده] جـ ٣ ص ٢١٤ - ٢١٦ دراسة وتحقيق : د محمد عمارة طبعة بيروت سنة ١٩٧٧ م -

 <sup>(</sup>٣) [الأعمال الكاملة لجمال الدين الأفغاني] جـ ١ ص ٢١٤، ٢١٢ دراسة وتحقيق:
 د . محمد عمارة . طبعة بيروت سنة ١٩٧٩م .



"الإصلاح": ضد الإفساد . وهو من الصلاح ، المقابل للفساد ، وللسيئة . وفي القرآن الكريم: ﴿ خَلَطُوا عَملاً صالِحا وَآخَر سَيّنًا ﴾ [التوبة: ١٠٢] ﴿ وَلا تُفسدُوا فِي الأَرْضِ بَعْد إصلاحها ﴾ [الأعراف: ٢٠]

والإصلاح: هو التغيير إلى الأفضل . . فالحركات الإصلاحية هى الدعوات التي تحرّك قطاعات من البشر ، بدعوات صالحة ، لإصلاح مافسد ، في الميادين الاجتماعية المختلفة ، انتقالا بالحياة إلى درجة أرقى في سلم التطور الإنساني . .

وعلى حين يقلل الفكر الأجتماعي الغربي الحديث من قيمة وجذرية وشمولية «الإصلاح» وحركاته ، عندما يميز بين الإصلاح وبين «الثورة» في مستوى التغيير ، عمقا وشمولا ، فيرى الثورة : تغييرا جذريا وشاملا ، بينما يرى الإصلاح : تغييرا جزئيا وسطحيا . . فإن المضمون الإسلامي والعربي لمصطلح «الإصلاح» لايفرق بينه وبين مصطلح «الثورة» ، من حيث عمق التغيير وشموله ، وإنما من حيث الأسلوب في التغيير ، وزمن التغيير . . فكلاهما - إسلامي - يعني التغيير الشامل والعميق ، لكن الثورة تسلك سبل العنف - غالبا- والفجائية والسرعة في التغيير ، بينما تتم التغيرات الإصلاحية بالتدريج . . وكثيرا ما تعطى الثورة تتم التغيرات الإصلاحية بالتدريج . . وكثيرا ما تعطى الثورة

الأولية لتغيير الواقع ، بينما تبدأ مناهج الإصلاح - عادة - بتغيير الإنسان ، وإعادة صياغة نفسه وفق الدعوة الإصلاحية ، وبعد ذلك ينهض هذا الإنسان بتغيير الواقع وإقامة النموذج الإصلاحي الجديد . .

ولذلك ، وصفت رسالات الرسل - عليهم الصلاة والسلام - بأنها دعوات إصلاح ، وهي التي تغيّت تحقيق التغيير الجذري والشامل ، إلى الأفضل ، على النحو الذي يحل الصلاح محل الفساد ، ويقيم الإصلاح مقام الإفساد في أم الدعوات والرسالات ومجتمعاتها . . فرسول الله شعيب - عليه السلام- ينادي قومه ﴿ إِنْ أُرِيدُ إِلاَ الإصلاح مَا اسْتَطَعْتُ ﴾ [هود: ٨٨] والله -سبحانه وتعالى - الذي ﴿ يَعْلَمُ الْمُفْسد مِن الْمُصلِح ﴾ [البقرة: ٢٢] يهيب بنا : ﴿ وَلا تُفسدُوا فِي الأَرْض بَعْدَ إصلاحها ﴾ [الأعراف: ٢٥].

## \* \* \*

وإن الناظر في تاريخ المجتمعات الإنسانية ليراه سلسلة من التدافع بين دعوات الإصلاح وحركاته وبين الفساد والإفساد في تلك المجتمعات . . وعلى سبيل المثال :

فالحركة الإصلاحية التي بدأها وقادها مارتن لوثر [١٤٨٣ - ١٥٤٦]
 ١٥٤٦م] - بألمانيا - قد أحدثت تغيرات جذرية وعميقة وشاملة في اللاهوت والتدين النصراني ، أدت إلى ، وساعدت على تغييرات جذرية وشاملة في المجتمعات النصرانية - التي انتشرت

فيها - بوجه عام . . فلقد أنكرت البروتستانية وساطة رجال الدين بين الله وبين الإنسان . . وأقامت الحقيقة الدينية على الإنجيل وحده ، لا على «التقاليد» المتمثلة في مراسم الجالس المسكونية والأحكام البابوية . . وجعلت للإنسان حقا في تفسير الإنجيل ، بعد أن كان ذلك وقفا على طبقة «الأكليروس» - الكهنة - . . وأنكرت عبادة «الأيقونات» والخلفات الأثرية للقديسين . . وقللت عدد «الأسرار المقدسة» إلى اثنين فقط ، هما «المعمودية» و «القربان المقدس» . . فكادت البروتستانية - كدعوة إصلاحية - أن تكون دينا موازيا للكاثوليكية وللأرثوذكسية . .

أما في الواقع الاجتماعي ، فلقد ساعدت البروتستانتية على انتقال مجتمعاتها من الإقطاع إلى الرأسمالية والليبرالية - بتحريرها الفرد ، وتنميتها للنزعة الفردية - كما انتقلت بهذه المجتمعات من الرابطة الدينية إلى الرابطة القومية . . ففتحت الباب لعصر أوربي جديد . .

• أما في الشرق ، فإن الحركة الإصلاحية التي قادها جمال الدين الأفخاني [١٢٥٤ – ١٣١٤ هـ ١٨٣٨ – ١٨٩٧ م] – منذ النصف الثاني للقرن التاسع عشر – بدءا من مصر ، وشمولا لكل العالم الإسلامي – قد مثلت إحياء وتجديدا للفكر الإسلامي ، بالعودة إلى منابعة الجوهرية – القرآن الكريم والسنة الصحيحة – واستلهام مناهج السلف− وخاصة في عصور الازدهار والإبداع الحضاري – فجددت هذه الحركة في مناهج التعامل مع القرآن والسنة . . وعلاقة العقل بالنقل . . والدين بالدولة . . والحكام

بالمحكومين . . والإنسان بالأموال والشروات . . وحضارة الإسلام بالحضارات الأخرى . . الخ . . الخ . .

وكانت التحديات التى واجهت هذه الدعوة الإصلاحية كثيرة ، لكن أبرزها كان «تحدى التخلف الموروث» ، - ولقد واجهته بالإحياء والتجديد- الإحياء لثوابت الإسلام . . والتجديد فى متغيرات الواقع - . . و «تحدى الغزوة الاستعمارية الغربية الحديثة» - ولقد واجهته هذه الدعوة الإصلاحية بحركات التحرر الوطنى - وبصياغة الإسلام بديلا حضاريا عصريا ، ليحل محل النموذج الحضارى الغربى الوافد إلى بلادنا فى ركاب الاستعمار . .

ولقد عبر الإمام محمد عبده [١٢٦٥ - ١٣٢٣ هـ ١٨٤٩ - ١٩٠٥ ] عن أهداف هذه الحركة فقال: إنها ثلاثة: «الأول: تحرير الفكر من قيد التقليد، وفهم الدين على طريقة سلف الأمة، قبل ظهور الخلاف، والرجوع في كسب معارفه إلى ينابيعها الأولى، واعتباره من ضمن موازين العقل البشرى التي وضعها الله. لتتم حكمة الله في حفظ نظام العالم الإنساني . فهو صديق للعلم، باعث على البحث في أسرار الكون، داع إلى احترام الحقائق الثابتة، مطالب بالتعويل عليها في أدب النفس وإصلاح العمل.

والثاني : هو إصلاح أساليب اللغة العربية في التحرير . .

والثالث: هو التمييز بين ما للحكومة من حق الطاعة على الشعب وما للشعب من حق العدالة على الحكومة» - [الأعمال الكاملة] جـ ٢ ص ٣١١، ٣١٠ .

وهكذا مثلت هذه الحركة الإصلاحية منهاجا وسطا ، بين أهل الجمود والتقليد وبين المتغربين المنبهرين بالنموذج الحضارى الغربي . . وكانت دعوتها الإصلاحية شاملة لميادين الفكر الديني . . واللغة العربية وعلومها وأدابها . . وعلاقات الحاكمين بالحكومين . .

ولقد تحولت فكرية هذه الدعوة الإصلاحية إلى روح سارية في الكثير من الدعوات والحركات ، والمشاريع الفكرية للعديد من العلماء والمفكرين على امتداد العقود التي تلت ، وعلى امتداد أقاليم عالم الإسلام (١) .



<sup>(</sup>۱) مراجع:

<sup>(</sup>١) [الأعمال الكاملة لجمال الدين الأفغاني] دراسة وتحقيق : د . محمد عمارة طبعة بيروت - سنة ١٩٧٩ م .

 <sup>(</sup>٢) [الأعمال الكاملة للإمام محمد عبده ]دراسة وتحقيق: د . محمد عمارة طبعة القاهرة - سنة ١٩٩٣ م .

<sup>(</sup>٣) أمارتن لوثراً تأليف القس حنا جرجس الخضري . طبعة القاهرة سنة ١٩٨٣م .



المسلمون ، تتنوع شعوبهم وأجناسهم وألسنتهم وقومياتهم . . لكن هذا التنوع لا يعدو أن يكون تمايزا في إطار «أمة واحدة» ، وحدها الإسلام في العقيدة والشريعة والحضارة ومعايير الأخلاق والسلوك . . ووحدة الأمة - أي الجماعة - الإسلامية حقيقة قرآنية تعبر عن إرادة إلهية ﴿إِنَّ هَذَهُ أُمَّتُكُمْ أُمَّةُ وَاحدةً وَأَنَا رَبِّكُمْ فَاعْبُدُونَ ﴾ (١) ﴿ وَإِنَّ هَذَهِ أُمَّتُكُمْ أُمَّةً وَاحدةً وَأَنَا رَبِّكُمْ فَاعْبُدُونَ ﴾ (١) ﴿ وَإِنَّ هَذِهِ أُمَّتُكُمْ أُمَّةً وَاحدةً وَأَنَا رَبِّكُمْ فَاعْبُدُونَ ﴾ (١) ﴿ وَإِنَّ هَذِهِ أُمَّتُكُمْ أُمَّةً وَاحدةً وَأَنَا رَبِّكُمْ فَاعْبُدُونَ ﴾ (١) .

وهذه الوحدة ، التي صنعها الإسلام ، وصبغها بصبغته ، قد أهلت الأمة الواحدة لأن تعيش في وطن واحد . . سماه علماء الإسلام ومؤرخوه «دار الإسلام» . . وهذا الوطن الإسلامي عاش حينا من الدهر تحت سلطة «دولة» واحدة . . وحينا آخر تعددت فيه «الدول» . . لكن كل تاريخ الإسلام والمسلمين ، إلى ماقبل التجزئة التي فرضتها الغزوة الاستعمارية الغربية الحديثة على المسلمين ، قد احتفظ - حتى مع تعدد «الدول» - بوحدة الأمة في العقيدة والشريعة والحضارة ومعايير الأخلاق والسلوك . . بل واحدة فل كذلك بوحدة «الدار - الوطن» . . فكان المسلم - بل والمواطن من أهل الكتاب - ينتقل بحرية تامة عبر الأقاليم والمواطن من أهل الكتاب - ينتقل بحرية تامة عبر الأقاليم

<sup>(</sup>١) الأنبياء : ٩٢ . (٢) المؤمنون : ٥٣ .

والإمارات والولايات . . ويقيم أنَّى شاء وحيث أراد ، فيعامل - دون إجراءات جديدة - معاملة المواطنين في المكان الذي يستقر فيه ، له كل حقوقهم وعليه ما عليهم من واجبات . . فجمعت «دار الاسلام» بين «الوحدة» في حقوق المواطنة وواجباتها ، وبين «تنوع وتعدد» «الدول» و «الحكومات» .

ولذلك ، استقر الرأى في الفكر السياسي الإسلامي - منذ بداية تاريخه وحتى عصرنا الحديث - على أن الإسلام جنسية ووطن ودار واحدة لأمة واحدة ، لا تمزقها «الجنسيات» - بالمعنى الغربي - و «الامتيازات» الخاصة بالجنسيات المختلفة . .

وعندما ورد إلى الأستاذ الإمام محمد عبده [١٣٦٦ - ١٣٣٣ هـ ١٨٤٩ - ١٩٩٥] - وهو مفتى الديار المصرية - سؤال: «فى المسلم إذا دخل بمملكة إسلامية ، هل يُعَدّ من رعيتها؟ له مالهم وعليه ما عليهم ، على الوجه المطلق؟ وهل يكون تحت شرعها فيما له وعليه ، عموما وخصوصا؟ وها هى الجنسية عندنا ؟ وهل حقوق عموما وخصوصا ومنا عند غير المسلمين «بالكبيتولاسيون» - المعبر عنها عند غير المسلمين «بالكبيتولاسيون» - وحبودة بين بمالك الإسلام مع بعضهم بعضا؟؟» . . جاء في فتوى الأستاذ الإمام على هذا السؤال:

ان وطن المسلم من البلاد الإسلامية هو المحل الذي ينوى الإقامة فيه ، ويتخذ فيه طريقة كسبه لعيشه ، ويقر فيه مع أهله ،
 إن كان له أهل ، ولا ينظر إلى مولده ، ولا إلى البلد الذي نشأ فيه ،
 ولا يلتفت إلى عادات أهل بلده الأول ، ولا إلى ما يتعارفون عليه

من الأحكام والمعاملات ، وإنما بلده ووطنه الذي يجرى عليه عرفه وينفذ فيه حكمه هو البلد الذي انتقل إليه واستقر فيه ، فهو رعية الحاكم الذي يقيم تحت ولايته ، دون سواه من سائر الحكام ، وله من حقوق رعية ذلك الحاكم مالهم وعليه ما عليهم ، لايميزه عنهم شيء ، لا خاص ولا عام .

أما الجنسية فليست معروفة عند المسلمين ، ولا لها أحكام تجرى عليهم ، لا في خاصتهم ولا عامتهم ، وإنما الجنسية عند الأم الأوربية تشبه ما كان يسمى عند العرب عصبية ، وهو ارتباط أهل قبيلة واحدة أو عدة قبائل بنسب أو حلف يكون من حق ذلك الارتباط أن ينصر كل منتسب إليه من يشاركه فيه ، وقد كان لأهل العصبية ذات القوة والشوكة حقوق يمتازون بها على من سواهم .

جاء الإسلام فألغى تلك العصبية ، ومحا آثارها ، وسوى بين الناس فى الحقوق ، فلم يبق للنسب ولا لما يتصل به أثر فى الحقوق ولا فى الأحكام . فالجنسية لا أثر لها عند المسلمين قاطبة ، فقد قال عنه : «إن الله أذهب عنكم عُبّية الجاهلية - زأى عظمتها ؛ وفخرها بالآباء ، وإنما هو مؤمن تقى وفاجر شقى ، الناس كلهم بنو آدم ، وآدم خلق من تراب (١) ، وروى كذلك عنه : «ليس منا من دعا إلى عصبية »(١) .

<sup>(</sup>١) رواه أبو داود .

 <sup>(</sup>۲) وفي البخاري ومسلم والترمذي والنسائي وابن ماجة والإمام أحمد : «ليس منا من دعي بدعوى الجاهلية».

وبالجملة ، فالاختلاف في الأصناف البشرية ، كالعربي والهندي والرومي والشامي والمصرى والتونسي والمراكشي ، مما لا دخل له في اختلاف الأحكام والمعاملات بوجه من الوجوه . ومن كان مصريا وسكن في بلاد المغرب وأقام بها جرت عليه أحكام بلاد المغرب، ولا ينظر إلى أصله المصرى بوجه من الوجوه .

وأما حقوق الامتيازات ، المعبر عنها «بالكابيتو لاسيون» ، فلا يوجد شيء منها بين الحكومات الإسلامية قاطبة . . . هذا ماتقضى به الشريعة الإسلامية ، على احتلاف مذاهبها ، لاجنسية في الإسلام ، ولا امتياز في الحقوق بين مسلم ومسلم والبلد الذي يقيم فيه المسلم من بلاد المسلمين هو بلده ، ولا حكامه عليه السلطان دون أحكام غيره ، والله أعلم . . » (7) .

هكذا استقر الفكر السياسي الإسلامي على أن وحدة الأمة في الدين والحضارة قد أثمرت واستلزمت وحدة دار الإسلام ، حتى مع تعدد الإمارات والولايات والحكومات . . بل إننا نستطيع أن نقول إن الخلافة الإسلامية ، حتى عندما كانت واحدة ، قد تميزت في دار الإسلام ، تحت حكمها ، الولايات والأقاليم ! . .

وعندما فرض الاستعمار الغربي - وخاصة بعد سقوط الخلافة العشمانية سنة ١٩٢٤م - التجزئة الكاملة على عالم الإسلام، ذهب الفكر الإسلامي يبحث عن شكل جديد يحقق "وحدة" دار

 <sup>(</sup>۱) تاريخ هذه الفتوى ٩ رمضان سنة ١٣٢٢ هـ - ١٧ نوفمبر سنة ١٩٠٤ م - انظرها فى
 (١لأعمال الكاملة للإمام محمد عبده) جـ ٦ ص ٣٥٣ - ٢٥٥ . دراسة وتحقيق :
 د . محمد عمارة . طبعة بيروت سنة ١٩٧٤ م .

الإسلام ، ويحافظ على وحدة الأمة ، دون تجاهل لواقع التجزئة ، وتعدد الدول والحكومات ، أو قفز على «الواقع» الذي كرسه الاستعمار . . وكان من أبرز الاجتهادات الإسلامية ، في هذا الميدان ، كتاب الفقيه الأستاذ الدكتور عبد الرزاق السنهوري باشا [ ١٣١٣ - ١٣٩١ هـ ١٨٩٥ - ١٩٧١م] : «فقه الخلافة وتطورها» (١٠ . والذي قدم فيه صورة الخلافة الإسلامية المنشودة في شكل «عصبة أم إسلامية» تتعدد فيها الحكومات ، مع إعادة الوحدة إلى دار الإسلام . .

هذا عن الموقف الإسلامي من العلاقة الإسلامية بين حكومات وأقطار عالم السلام . . وهو موقف له منطلق عقدي ، مؤسس على وحدة الأمة ، التي تستدعى - للمحافظة على مقوماتها - وحدة الدار . . وهو - في ذات الوقت - يلبي احتياجات وضرورات التضامن التي تفرضها صراعات القوى والمصالح على الساحة العالمية . .

## 举 举 举

إن خريطة عالمنا المعاصر تتحرك نحو إقامة التكتلات والوحدات ، سواء بروابط إقليمية ، أو حضارية ، أو أيديولوجية . . فالوحدة الأوربية ، وإن استهدفت المصالح المادية ، إلا أن الأيديولوجية الليبرالية ، والتراث النصراني ، والبعد الحضاري الغربي هي منطلقات ومكونات في صنع هذه الوحدة . . بل إن هذه العوامل

 <sup>(</sup>١) وهذا الكتاب - في الأصل - رسالة دكتوراه - بالفرنسية - من باريس سنة ١٩٣٦م.
 انظر ترجمته العربية . طبعة القاهرة سنة ١٩٨٩م .

هى التى تجعلها تفتح أبوابها لشعوب أوربا الشرقية ، التى تشترك معها فى هذه المنطلقات ، بعد أن انهار التكتل الأيديولوجى الماركسى الذى كان يجمعها - منظمة الكوميكون - وحلف وارسو - . . وكذلك الحال مع المنظمات الإقليمية . . عربية . . وإفريقية . . وآسيوية . . وفي أمريكا اللاتينية . . الخ . . الخ . .

وعندما حدث حريق المسجد الأقصى في ٢٨ أغسطس سنة ١٩٦٩ م اهتز الضمير الإسلامي . . فانعقد أول مؤتمر قمة للبلاد الإسلامية في سبتمبر من نفس العام . . وتأسست في العام التالي «منظمة المؤتمر الإسلامي» . . وهي التي تمثل – وخاصة إذا دبت فيها روح الحياة الحقة – عصبة الشعوب الإسلامية . . وإذا حدث وعادت أغلب حكوماتها عن خلط الإسلام بالعلمانية في تشريعاتها ، والتزمت بالإسلام عقيدة وشريعة وحضارة وخلقا ، فتحولت إلى «دول» إسلامية ، أمكن ، يومئذ ، أن تتطور من منظمة «مؤتمر إسلامي» إلى منظمة «دول» إسلامية؟! . . وبهذا النطور ، تكون قد استجابت لضرورات الواقع المعاصر في التكتل على أساس المصالح المادية ، وحققت المبدأ الإسلامي في وحدة دار الإسلام ، المؤسسة على مبدأ وحدة أمة الإسلام في العقيدة والشريعة والحضارة والأخلاق . .

## 带 带 带

وجدير بالذكر ، أن وحدة أمة الإسلام ، ووحدة دار الإسلام لاتعنى عزلة المسلمين عن المشاركة في الحياة الدولية ، سواء من خلال المنظمات الإقليمية مع الدول غير الإسلامية ، أو من خلال

المنظمات الدولية . . بل ومن خلال الأحلاف مع الدول غير الإسلامية ، طالما أن هذه المشاركات والتحالفات تحقق للمسلمين مصلحة ، أو تدفع عنهم مضرة ، أو تحقق نفعا عاما للإنسانية ، المسلمين منها وغير المسلمين . . فتحقيق المصلحة الشرعية المعتبرة ، للمسلمين وللإنسانية كلها ، ودفع المضرة والمفسدة عن المسلمين وعن الإنسانية ، هما معايير الموالاة والمعاداة في علاقات المسلمين بغير المسلمين . . وهذه المعايير هي التي أوجزت التعبير عنها آيات القرآن الكريم التي تقول: ﴿ عَسَى اللَّهُ أَنْ يَجْعَلُ بَيْنَكُمْ وَبَيْنَ الَّذِينَ عَادَيْتُم مِّنْهُم مُّودَّةً وَاللَّهُ قَديرٌ وَاللَّهُ غَفُورٌ رَّحيمٌ ٧٠) لا يَنْهَاكُمُ اللَّهُ عَنِ الَّذِينَ لَمْ يَقَاتِلُوكُمْ فِي الدِّينِ وَلَمْ يُخْرِجُوكُم مِّن دياركُمْ أَن تَبَرُوهُمْ وَتُقْسطُوا إِلَيْهِمْ إِنَّ اللَّهَ يُحبُّ الْمُقْسطينَ (٨) إِنَّمَا يَنْهَاكُمُ اللَّهُ عَنِ الَّذِينَ قَاتَلُوكُمْ في الدِّينِ وأَخْرَجُوكُم مَن دياركُمْ وظَاهروا عَلَىٰ إِخْرَاجِكُمْ أَنْ تُولُّوهُمْ وَمَن يَتُولُّهُمْ فَأُولْنَكَ هُمُ الظَّالْمُونُ ﴾

فالذين لايقاتلون المسلمين في الدين . . ولا يخرجونهم من ديارهم - بالاقتلاع والتهجير ، أو باغتصاب مقدراتهم وحريتهم في اتخاذ قرارات إدارة شئونهم! - ولا يظاهرون ويعينون على إخراجنا من ديارنا . . نحن في حل من إقامة العلاقات والتحالفات - على اختلاف درجاتها - معهم طالما كانت محققة لمصلحة من المصالح الشرعية المعتبرة للإسلام والمسلمين .

۱ المتحنة ۲۰ (۱) المتحنة



الحرية: هى المقابل المناقض للعبودية . . والحر: ضد العبد والرقيق . . وتحرير الرقبة : عتقها من الرق والعبودية . . فالحرية هى رخصة الإباحة التي تمكن الإنسان من الفعل أو الترك ، المعبر عن إرادته ، التي هي شوق إلى الفعل أو الترك ، في أي ميدان من ميادين الفعل ، وبأى لون من ألوان التعبير الحر . .

وفى المصطلح القرآني مقابلة بين الحر والعبد ﴿ كُتِبِ عَلَيْكُمُ الْقَصَاصُ فِي الْقَتْلَى الْحُرُّ بِالْحُرِّ وَالْعَبْدُ بِالْعَبْدِ وَالْأَنْثَىٰ بِالْأَنْثَىٰ ﴾ [ البقرة : ١٧٨ ]

ومن المأثورات الإسلامية كلمات الفاروق عمر بن الخطاب ، رضى الله عنه : «متى استعبدتم الناس وقد ولدتهم أمهاتهم أحرارًا»؟! . .

وكما أن الحرهو الخالى من القيود المادية والقانونية التي تحد من حريته ، فهو أيضا المتحرر من سلطان الصفات والعادات الذميمة ، لأنها تستعبد صاحبها . . وفي القرآن الكريم : ﴿إِذْ قَالَت امْر أَتُ عِمْرَانَ رَبّ إِنّي نَذْرُتُ لَكَ مَا فِي بَطْنِي مُحَرِّرًا فَتَقَبَّلُ مِنِي إِنَّكَ أَنت السّميعُ الْعَلِيمُ ﴾ [آل عمران: ٢٥]

أي حرا مُعْتَـقًا من أمر الدنيا والحرص على شهواتها . . وفي الحديث النبوي الشريف : «تعس عبد الدينار»

- رواه البخارى وابن ماجة- . . ذلك لأن الحريص عبد لما هو حريص عليه . . وفي ذلك يقول الشاعر :

# \* ورِقُ ذوى الأطماع رِقُ مُخَلَّدٌ !\*

\* \* \*

ولما كان الإسلام ، في جوهر رسالته ، هو إحياء للإنسان ، يحرر ملكاته وطاقاته من استعباد الطواغيت ، فيجعل هذه الملكات والطاقات خالصة لله سبحانه وتعالى ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمنوا استَجيبُوا لله وللرَّسول إذا دعاكم لما يحييكم ﴾ [الأنفال: ٢٠] كانت رسالته ، في العقيدة والشريعة ، تحريرًا اللإنسان ، وذلك حتى تتحرر فيه هذه الملكات ﴿ الَّذِينَ يَتَّبِعُونَ الرَّسُولَ النَّبِيَّ الأُمِّيُّ الَّذِي يَجِدُونَهُ مَكْتُوبًا عندَهُمْ في التَّورَاة وَالإِنجيل يَأْمُرُهُم بالْمَعْرُوف وَيَنْهَاهُمْ عَن المُنكَرِ وَيُحلُّ لَهُمُ الطَّيْبَاتِ وَيُحرَمُ عَلَيْهِمُ الْخَبَائثُ وَيَضعُ عَنْهُمُ إصْرَهُمْ وَالأَغْلالَ الَّتِي كَانَتْ عَلَيْهِمْ ﴾ [الأعراف: ١٥٧]فجميع أحكام شريعته تحرير ، حتى عندما تحرم الخبائث ، لأن اجتناب هذه الخبائث تحرير للإنسان من العبودية لها! . . ومن ثم فكل الإسلام إحياء بالحرية ، يضع عن المؤمنين به القيود والأغلال - المادية والقانونية والخُلقية - وينمى ويزكى الملكات والطاقات الخيّرة، لتغالب وتتلغب على القيود والأغلال ، فتصبح قمة العبودية لله وحده هي ذروة الحرية والتحرير للإنسان! . .

ولأن هذا هو جوهر ومقام الحرية في رسالة الإسلام ، فلقد لحظ

المفسرون للقرآن الكريم سر التشريع الذي جعل كفارة القتل الخطأ تحرير رقبة من رق العبودية ﴿ وَمَن قَتَلَ مُؤْمِنًا خَطَنًا فَتَحْرِيرُ رَقَبَةً مُؤْمِنةً ﴾ [النساء: ٩٦] . . ذلك لأن الرق موت ، والحرية حياة ، فلما كان القاتل قد أخرج - بالقتل - نفسا من عداد الأحياء إلى عداد الأموات ، فإن كفارة هذا الذنب - المعادلة له - هي تحرير رقبة ، بإخراج صاحبها من عداد الأموات -بالرق- إلى عداد الأحياء - بالحرية والتحرير! - . .

ولما كان «الإسلام دين الجماعة» ، الذي لاتكتمل إقامته إذا وقف عالم الإيمان به عند حدود الفرد المنعزل ، حتى ولو استخلص كل نفسه - بالرهبنة - للدين . . بل لا بد لإقامة فرائضه وواجباته وشرائعه من أمَّة ، ووطن ، ومجتمع ، ودولة ، وعمران ، لأن تكاليفه وفرائضه الاجتماعية - الكفائية - موجهة إلى الجماعة ، ولا تقوم ولا تُقام إلا بالجماعة ، بل وحتى فرائضه الفردية أغلبها جماعي الإقامة والأداء . . وأداؤها في جماعة أزكبي وأكثر ثوابا . . لأن هذا هو مكان الجماعة والجماعية في إقامة دين الإسلام وتحقيق شريعت ، لم يقف الإسلام عند تحرير ذات الفرد وطاقاته وملكاته . . فلم يعرف الرهبانية ، التي تقف عند تحرير الذات الفردية ، وإنما جعل رهبانيته الجهاد الذي يحرر الأم والشعوب والأوطان ، فقال رسوله الكريم ﷺ : «إنى لم أومر بالرهبانية . . » - رواه الدارمي - . . و «إن الرهبائية لم تكتب علينا» - رواه الإمام أحمد - . . و «عليك بالجهاد فإنه رهبانية الإسلام» - رواه الإمام أحمد- . . فكانت فتوحات الإسلام حروب تحرير للأم والشعوب من عبودية الاستبداد الخارجي الذي فرضه على هذه الشعوب، يومئذ، استعمار الفرس والروم، ومن الاستعباد الروحي والاجتماعي الذي فرضته على هذه الشعوب نظم الكهانة الدينية، والجور الطبقي، والاستبداد السياسي - في الكسروية الفارسية والقيصرية البيزنطية - . . وعن جوهر هذه الرسالة التحريرية عبّر الصحابي «ربعي بن عامر التميمي» ، عندما سأله «رستم» قائد الفرس: - «ما الذي جاء بكم» ؟!

# . . فقال :

- «إن الله ابتعثنا وجاء بنا لنخرج من شاء من عبادة العباد إلى عبادة الله ، ومن ضيق الدنيا إلى سعتها ، ومن جور الأديان إلى عدل الإسلام» . .

فهى رسالة تحرير . . وتحرير لمن شاء التحرر ، بالحرية والاختيار! . . تحرير من عبادة العباد . . ومن ضيق الدنيا . . ومن جور كهانة الأديان . .

فالحرية والتحرير هي جوهر رسالة الإسلام . . ولأن إقامة الإسلام لاتكتمل إلافي أمة ، كان اختصاص رسول الله وشريعته بالجهاد لتحرير الأم والشعوب ، وبالدولة لحراسة الدين المحرر لهذه الأم والشعوب . .

ولأن شعوب الشرق ، إبّان ظهور الإسلام ، قد أدركت هذه الحقيقة من حقائقه ، فلقد انخرطت في موكب فتوحاته ورعية دولته ولما يدخل الإيمان بعقيدته بعد في قلوب هذه الشعوب! . .

وإذا كانت الشرائع السابقة على الإسلام قد تميزت بالمحلية والمرحلية والاختصاص بقوم من الأقوام . . . فلقد كانت عالمية الشريعة الإسلامية تحريرا للمؤمنين بها من قيد المحلية وعصبية القومية ، وظَّفت المحلية والأقوام والشعوب والقبائل كلبنات في الأمة المنفتحة أفاقها دائما وأبدا لكل من يخلص العبودية لله . . فكانت عالمية الإسلام تحريرا من ضيق أفق العصبية الجاهلية ، وكان استيعاب الإسلام لمواريث النبوات والرسالات السابقة ، وإضافته التي اكتمل بها دين الله الواحد- أي التصديق لما بين يديه ، والهيمنة على مابين يديه - كان ذلك تحريرا من التعصب للشرائع المحلية ، وانفتاحا لأبواب الحرية في شريعة استوعبت الشرائع ، وأضافت إليها ، ومن ثم أغنت عنها الذين آمنوا بها . . وبعبارة «حاطب بن أبي بلتعة »[٣٥ ق .هـ - ٣٠ هـ ٥٨٦ - ٦٥٠ م] - حامل كتاب رسول الله على إلى «المقوقس» - عظيم القبط : «إن لك دينا لن تدعه إلا لما هو خير منه ، وهو الإسلام ، الكافي الله به فَقَدَ ماسواه»! . .

## ※ ※ ※

وكما جاء الإسلام ليضع عن الإنسان إصر القيود التي صنعها الاستبداد ، وأغلال العقائد الباطلة والشرائع المحرفة . . فلقد جاء ليفتح أبواب حرية الفكر والنظر أمام العقل الإنساني لينظر ويتدبر ويتفكر في ملكوت السموات والأرض ، وفي تاريخ الأولين والآخرين . . في الماضي والحاضر والمستقبل . . في كيف بدأ الخلق ، ولماذا كان الخلق ، وإلى أين المسيرة والمصير ؟؟ . . فكان

حديث القرآن الكريم عن التعقل والتدبر والتفكر والتذكر والحكمة والفقه والاعتبار . . بل واستنفاره هذه الملكات الإنسانية لتعمل بكل ما وهبها الله من طاقات في النظر لاكتشاف ما أودع الله في عالم الشهادة من آيات وسنن وأسرار . . فبعد أن كان سبيل الإيمان - في طور الطفولة الإنسانية - هو إدهاش العقل بالمعجزات المادية ، إدهاشا يشل طاقاته وقدراته على التفكير! . . غدا النظر والتعقل السبيل للإيمان المؤسس على تبيّن ما في المخلوقات من حقائق وقوانين وآيات . . ﴿ سَنُرِيهِمْ آيَاتِنَا فِي الآفَاق وَفِي أَنفُسِهِمْ حَتَّىٰ يَتَبَينَ لَهُمْ أَنَّهُ الْحُقِّ ﴾ [فيصلت: ٥٠] - . . ولذلك رأينا الحديث المتكرر ، في القرآن الكريم ، الذي يستحث الإنسان على تنمية ملكات وطاقات النظر والتفكر ، لتزداد مساحة الحرية الإنسانية - بالعلم والمعرفة - إزاء ما في الكون من قيود تتمثل في المجهول . .

فالحديث عن التعقل يرد في القرآن - بصريح المصطلح - في تسع وأربعين موضعا . . وعن القلب - الذي هو أداة الفقه والعقل - في أكثر من مائة موضع . . وعن اللب - الذي هو جوهر العقل - في ستة عشر موضعا . . وعن النّهي - بمعنى العقل - في موضعين . . وعن الفكر والتفكر في ثمانية عشر موضعا . . وعن الفقه - الذي هو تجاوز علم المشاهد إلى علم المُغيّب - في عشرين موضعا . . وعن التدبّر - الذي هو النظر في العواقب والمستقبليات - في أربعة مواضع . . وعن الاعتبار في سبعة مواضع . . وعن

الحكمة - التي هي الصواب والإصابة بواسطة العقل- في تسعة عشر موضعا . .

وانطلاقا من هذا الرصيد ، غير المسبوق في شريعة من الشرائع السابقة على شريعة الإسلام ، رصيد التحرير لملكات التعقل والتدبر والتفكر لدى الإنسان ، ليتحرر من خوف الجهول ، ويمتلك مفاتيح القوى التي سخرها الله له في استعمار الأرض . . انطلاقا من هذا الرصيد التحريري قال جمهور من فلاسفة الإسلام : إن أول واجب على الإنسان المكلف هو «النظر» . . لأن النظر الحر – هو المجرّر لملكات الإنسان – وهو السبيل إلى الإيمان الديني ، الذي تبلغ به هذه الملكات قمة التحرر من استعباد الطواغيت! . .

## \* \* \*

وكما تجاوز الإسلام تحرير طاقات الإنسان إلى تحرير الشعوب من الاستعباد . . فلقد تجاوز تحرير الذين كانوا يُعدون «أحرارا» إلى الدعوة لتحرير «الأرقاء» . .

لقد ظهر الإسلام ونظام الرق - إن في شبه الجزيرة العربية أو فيما وراءها - نظام عام ، وبالغ القسوة ، وعثل ركيزة من ركائز النظامين الاقتصادي والاجتماعي لعالم ذلك التاريخ ، . وإذا نظرنا إلى الحيط الذي ظهر فيه الإسلام وجدنا الروافد والمنابع المتعددة دائمة الإمداد لنهر الرقيق الزاخر بالجديد من الأرقاء . . فالحروب العدوانية . . والغارات الدائمة . . والفقر المدقع . . والعجز عن سداد الدين . . والحرابة وقطع الطريق . . وأسواق النحاسة التي تعج بالصغار المجلوبين - فتيانا وفتيات - كانت من المعالم الأساسية

لكل الجتمعات ، حتى لا نغالي إذا قلنا إن الرقيق كان «العملة الدولية» لاقتصاد ذلك التاريخ! . .

فلما جاء الإسلام، وقامت دولته بالمدينة، حرّم وألغى كل المنابع والروافد التى تمد نهر الرقيق بالجديد والمزيد.. ووسع مصبات ذلك النهر، عندما حبب إلى الناس عتق الأرقاء وتحريرهم، بل وجعله مصرفا من مصارف الأموال الإسلامية العامة، وصدقات المسلمين.. وعندما جعل العديد من كفارات العديد من الذنوب هي تحرير الأرقاء.. وعندما سن شرائع المساواة بين الرقيق ومالكه، في المطعم والمشرب والملبس، ودعا إلى حسن معاملته، والتخفيف عنه في الأعمال، حتى لقد أصبح الاسترقاق - في ظل هذه التشريعات - عبئا اقتصاديا يزهد فيه الراغبون في الثراء، بعد أن كان موردا من موارد الاستغلال!..

فلم يكن موقف الإسلام من «الحرية»، وعداؤه «للعبودية» - إذا نظرنا إلى موقفه من نظام الرق - مجرد موقف «فكرى . . نظرى . . أخلاقي» ، وإنما تجسد على أرض الواقع تجربة إصلاحية شاملة غيرت المجتمع الذي ظهر فيه تغييرا جذريا . . بل إنه لم يقف بالرقيق عند حد العتق والتحرير ، وإنما فتح أمامهم كل أبواب الارتقاء في السلم الاجتماعي ، وفق المعايير التي اعتمدها للارتقاء الاجتماعي : التقوى ، والبلاء في إقامة الدين والدولة والمجتمع الجديد . . حتى رأينا «بلالا الحبشي» - الذي أعتقه أبو بكر الصديق - يقول عنه عمر بن الخطاب - وهو من هو شرفا وحسبا ونسبا - : «سيدنا - أي بلالاً» - !! » . . .

ولقد وقف التشريع الإسلامي بالاسترقاق عند أسرى الحرب المشروعة وحدها ، وذلك ليبادلهم مع أسرى المسلمين . . بل وشرع لمشروعة وحدها ، وذلك ليبادلهم مع أسرى المسلمين . . بل وشرع لهذه الحالات ، المحدودة العدد ، «المَنّ» و «الفداء» ﴿ فَإِذَا لَقيتُمُ اللّهَ وَالْمَا اللّهُ وَاقْلَ فَإِمَا اللّهُ وَاقْلَ فَإِمَا اللّهُ وَاقْلَ فَإِمَا اللّهُ وَإِمّا فَدَاءً حَتَّىٰ تَضَعَ الْحَرْبُ أَوْزَارَهَا ﴾ [محمد : ٤]

ذلك هو انجاز الإسلام في واقع التحرير للرقيق . . وهو إنجاز الاتحسب عليه «الردة» التي حدثت عندما استشرى الاسترقاق بعد اتساع الدولة ، ودخول شعوب كان الرق فيها نظاما اقتصاديا واجتماعيا معقدا ومركبا . . والدولة الإسلامية ليست على حالها في ظل منهاج النبوة والراشدين ! . .

## ※ ※ ※

ولأن هذا هو مقام الحرية في الإسلام، فلقد كان مبحثها هو أول المباحث التي بدأت بها الفلسفة الإسلامية في تاريخنا الحضاري، بعد ظهور الإسلام.. ولقد دلت ملابسات هذه النشأة على ارتباط «الحرية» به «المسئولية» ارتباطا عضويا، لأن القضية التي أثارت الجدل فولدت البحث في هذه القضية، هي التغيرات التي أحدثتها الدولة الأموية في نظام الحكم الإسلامي، والصراعات التي حدثت بين المسلمين حول هذه المتغيرات.. وهل القائمون بها مسئولون عنها؟ .. وهم أحرار بها مختارون؟؟ .. أم أنهم غير مسئولين؟ .. كليا؟ .. أو جزئيا؟ .. ولا حساب عليهم؟ .. لأنهم مسيرون مجبرون؟؟ .. فنشأ مبحث

الحرية - الذي عُبِّر عنه أحيانا بـ «الكلام في القَدر» - مرتبطا بالمسئولية . . مسئولية الإنسان . .

## \* \* \*

ولقد تميزت نظرة الإسلام إلى «الحرية» عن نظرات كثير من الفسلفات والأنساق الفكرية الأخرى . .

- فالحرية ، في النظرة الإسلامية ، ضرورة من الضرورات الإنسانية ، وفريضة إلهية وتكليف شرعى واجب . . وليست مجرد «حق» من الحقوق الإنسانية ، يجوز لصاحبها أن يتنازل عنها إن هو أراد! . . فالرضا بالعبودية هو امتهان لمن كرمه خالقه ، واستخلفه في حمل أمانة استعمار الأرض ، ورفع مقامه حتى على الملائكة المقربين! . . وفيه ظلم للنفس ، سيحاسب عليه ذلك الذي يرضى لنفسه الرق والاستعباد! . .
- والحرية ، في الإسلام ، هي ضرورة إنسانية ، لمطلق الإنسان ، وليس للإنسان المسلم وحده . . وعمر بن الخطاب عندما استنكر استعباد الناس «متى استعباد الناس وقد ولدتهم أمهاتهم أحرارا»؟! كان «الناس» الذين يتحدث عنهم غير مسلمين . . .

وإذا كان الدين والتدين هو أغلى وأول ما يميز الإنسان ، فإن تقرير الإسلام لحرية الضمير في الاعتقاد الديني لشاهد على تقديس حرية الإنسان في كل الميادين . . فهو حرحتي في أن يكفر ، إذا كان الكفر هو خياره واختياره ، طالما أنه لا ينشر كفره بين الناس ، فيعتدى على حريتهم في الاعتقاد الديني الذي جعلوه مقوما من مقومات الاجتماع

الإنساني: ﴿ لا إِكْراهُ فِي الدّين قَد تّبَيّن الرّشدُ مِن الْغِي ﴾ [البقرة: ٢٠٦] ﴿ قَالَ يَا قَوْمُ أَرَأَيْتُمْ إِنْ كُنتُ عَلَىٰ بِينَةَ مَن رّبِي وَآتَانِي رَحْمَةً مَنْ عنده فَعُمَيت عَلَيْكُمْ أَنُلْزِ مُكُمُوهَا وَأَنتُمْ لَهَا كَارِهُونَ وَآتَانِي رَحْمَةً مَنْ عنده فَعُمَيت عَلَيْكُمْ أَنُلْزِ مُكُمُوهَا وَأَنتُمْ لَهَا كَارِهُونَ وَآتَانِي رَحْمَةً مَنْ عنده فَعُمَيت عَلَيْكُمْ أَنُلْزِ مُكُمُوهَا وَأَنتُمْ لَهَا كَارِهُونَ وَآتَانِي رَحْمَةً مَنْ عنده فَي الأَرْضِ كُلّهُمْ مَن فِي الأَرْضِ كُلّهُمْ جَمِيعًا أَفَأَنت تُكْرِهُ النّاس حَتّىٰ يَكُونُوا مُؤْمِنِينَ (١٠٤) ﴾ [يونس: ١٩٠] لقد أراد الله للناس الهدى والإيمان . لكنه جعل لهم ، مع هذه الإرادة الإلهية ، الحرية والتخيير والتمكين . . فكان انتصار الإسلام للحرية الإنسانية في كل الميادين . .

 كذلك تميز الإسلام بمذهبه في «نطاق» الحرية الإنسانية و «أفاقها» و «حدودها» ، تبعا لتميز فلسفته في مكانة الإنسان في هذا الوجود . .

فالإنسان خليفة عن الله سبحانه وتعالى فى عمارة الوجود . . ومن ثم فإن حريته هى حرية الخليفة ، وليست حرية سيد هذا الوجود . . إنه حر ، فى حدود إمكاناته المخلوقة له - والتى لم يخلقها هو! - . . وهو حر ، فى إطار الملابسات والعوامل الموضوعية الخارجية ، التى ليست من صنعه ، والتى قد يستعصى بعضها على تعديله وتحويره وتغييره! . . هو حر ، فى إطار أشواقه ورغباته وميوله ، التى قد لا تكون دائما وأبدا ثمرات حرة وخالصة لحريته وإرادته الخالصة ، وإنما قد تكون ، أحيانا ، ثمرات لمحيط لم يصنعه هو ، ولموروث ما كان له إلا أن يتلقاه! . .

ثم ، إنه «الخليفة والوكيل والناثب: الحر» ، الذي يجب أن تظل حريته في إطار عقد وعهد الاستخلاف الإلهى له . . والذي تمثل الشريعة الإلهية مواده وبنوده وأطر حاكميته . . فهي عقد وعهد الاستخلاف والتوكيل . .

وإذا كان الله سبحانه وتعالى قد سخر للإنسان ظواهر الطبيعة وقواها . . ليتحرر من العبودية لها . . فإنه قد أقام - أو أراد - إخاء بين قوى الإنسان وقوى الطبيعة ، لتمتزج حريته بهذا التسخير المتبادل . . فهو أخ للطبيعة ، بين قواه وقواها تسخير متبادل ، هو أشبه ما يكون بالارتفاق ، كل مرفق مسخر للمرفق الآخر ، الأمر الذي يجعل الحرية الإنسانية حرية المخلوق . . المسئول . . لا حرية الذي لا يُسْأَلُ عما يفعل . . الفعال لما يريد!





الرَّق - لغة - : هو الشيء الرقيق ، نقيض الغليظ والثخين . - واصطلاحا- : هو المِلْك والعبودية ، أي نقيض العِتَّق والحرية .

والرقيق - بمعنى العبد - يطلق على المفرد والجمع ، وعلى الذكر والأنثى . أما العبد ، فهو : الرقيق الذكر ، ويقابله : الأَمَة للأنثى . ومن الألفاظ الدالة على الرقيق الذكر لفظى : الفتى ، والغلام . . وعلى الأنثى لفظى : الفتاة ، والجارية . أما القِنَّ فهو أخص من العبد ، إذ هو الذي مُلك هو وأبواه .

ومالك الرقيق هو : السيد ، أو المولى .

والرق نظام قديم قدم المظالم والاستعباد والطبقية والاستغلال في تاريخ الإنسان، وإليه أشار القرآن الكريم في قصة يوسف عليه السلام: ﴿ وَجَاءَتُ سَيَّارَةٌ فَأَرْسُلُوا وَارِدَهُمْ فَأَدْلَىٰ دَلُوهُ قَالَ يَا السلام: ﴿ وَجَاءَتُ سَيَّارَةٌ فَأَرْسُلُوا وَارِدَهُمْ فَأَدْلَىٰ دَلُوهُ قَالَ يَا بُشُرَىٰ هَذَا غُلامٌ وَأَسَرُوهُ بضاعَةً وَاللَّهُ عَلَيمٌ بِمَا يَعْمَلُونَ (١٠) بُشُروهُ بِشَمَن بِخُس دراهم معدودة وكانوا فيه من الزَّاهدين (١٠) وشروهُ بِشَمَن بِخُس دراهم معدودة وكانوا فيه من الزَّاهدين (١٠) وقال الذي اشتراهُ مِن مصر الأمرأته أكرمي مثواه عسى أن ينفعنا أو تُتَخذَهُ ولَدًا ﴾ [يوسف: ١٩- ٢١] . . وكان الاسترقاق من عقوبات السرقة عند العبرانيين القدماء ، وعندما سئل إخوة يوسف

عن جزاء السارق لصواع الملك ﴿ قَالُوا جَزَاؤُهُ مَن وُجِدَ فِي رَحَلِهِ فَهُو جَزَاؤُهُ ﴾ [يوسف: ٧٠]

وفى الحضارات القديمة كان الرق عماد نظام الإنتاج والاستغلال، وفى بعض تلك الحضارات - كالفرعونية المصرية والكسروية الفارسية - كان النظام الطبقى المغلق يحول دون تحرير الأرقاء، مهما توفرت لأى منهم الرغبة أو الإمكانات. وفى بعض تلك الحضارات - كالحضارة الرومانية - كان السادة هم الأقلية الرومانية، وكانت الأغلبية - فى الإمبراطورية - برابرة أرقاء، أو فى حكم الأرقاء .. وللأرقاء فى تلك الحضارات ثورات، من أشهرها ثورة «سبارتاكوس» [٧٦ - ٧٧ ق م] وعندما ظهر الإسلام كانت المظالم الاجتماعية والتمييز العرقى والطبقى منابع ومنابع روافد عديدة تغذى «نهر الرق» فى كل يوم بالمزيد من الأرقاء .. وذلك من مثل:

١ - الحرب ، بصرف النظر عن حظها من الشرعية والمشروعية ،
 فالأسرى يتحولون إلى أرقاء ، والنساء يتحولن إلى سبايا وإماء . .

٢ - والخطف، يتحول به المخطوفون إلى رقيق. .

 ٣ - وارتكاب الجرائم الخطيرة كالقتل والسرقة - والزنا - كان يحكم على مرتكبيها بالاسترقاق . .

إلى العجز عن سداد الديون ، كان يحول الفقراء المدينين إلى أرقاء لدى الأغنياء الدائنين . .

وسلطان الوالد على أولاده ، كان يبيح له أن يبيع هؤلاء
 الأولاد ، فينتقلون من الحرية - إلى العبودية . .

٦ - وسلطان الإنسان على نفسه ، كان يبيح له بيع حريته ،
 فيتحول إلى رقيق . .

٧ - وكذلك النسل المولود من كل هؤلاء الأرقاء يصبح رقيقا ،
 حتى ولو كان أباه حرا . .

ومع كثرة واتساع هذه الروافد التي تمد نهر الرقيق - في كل وقت - بالمزيد والمزيد من الأرقاء ، كانت أبواب العتق والحرية إما موصدة تماما ، أو ضيقة عسيرة على الولوج منها . .

وأمام هذا الواقع ، اتخذ الإسلام ، إبان ظهوره ، طريق الإصلاح الذي يتغيا تحرير الأرقاء ، وإلغاء نظام العبودية ، وطى صفحته من الوجود ، لكن في «واقعية - ثورية» - إذا جاز التعبير - . . فهو لم يتجاهل الواقع ولم يقفز عليه . . وأيضا لم يعترف به على النحو الذي يبقيه ويكرسه . .

لقد بدأ الإسلام فأغلق وألغى وحرّم أغلب الروافد التي كانت قد نهر الرقيق بالمزيد من الأرقاء . . فلم يبق منها إلا أسرى الحرب المشروعة والشرعية ، والنسل إذا كان أبواه من الأرقاء . . وحتى أسرى الحرب المشروعة - فتح الإسلام أمامهم باب العتق والحرية - المن أو الفداء - ﴿ فَإِذَا لَقِيتُمُ اللَّايِنَ كَفَرُ وا فَضَرّب الرّقاب حتّى إذا أَتْخنتُمُوهُمْ فَشُدُّوا الْوَثَاقَ فَإِمّا منا بعد وإمّا فداء حتى تضع الحرب أوزارها » [محمد: ؛ ] فعندما تضع الحرب أوزارها ، يتم تحرير

الأسرى ، إما بالمن عليهم بالحرية وإما بمبادلتهم بالأسرى المسلمين لدى الأعداء . .

ومع إغلاق الروافد - رواف الاسترقاق ومصادره - التفت الإسلام إلى «كتلة» واقع الأرقاء ، فسعى إلى تصفيتها بالتحرير ، وذلك عندما عدد ووسع مصاب نهر الرقيق . . ولقد سلك الإسلام إلى ذلك المقصد سبيل منظومة القيم الإسلامية . . وسبيل العدالة الاجتماعية الإسلامية . . فحبب إلى المسلمين عتق الأرقاء تطوعا ، إذ في عتق كل عضو من أعضاء الرقيق عتق لعضو من أعضاء سيده من النار ، فتحرير الرقيق سبيل لتحرير الإنسان من عذاب الناريوم القيامة . . كما جعل الإسلام عتق الأرقاء كفارة للكثير من الذنوب والخطايا . . وجعل للدولة والنظام العام مدخلا في تحرير الأرقاء عندما جعل هذا التحرير مصرفا من المصارف الثمانية لفريضة الزكاة - فهو جزء من أحد أركان الإسلام -﴿ إِنَّمَا الصَّدَقَاتُ للْفُقَرَاءِ وَالْمَسَاكِينِ وَالْعَامِلِينَ عَلَيْهَا وَالْمُؤَلِّفَةِ قَلُوبُهُمْ وَفِي الرِّقَابِ وَالْغَارِمِينَ وَفِي سَبِيلِ اللَّهِ وَابْنِ السَّبِيلِ فَريضَةً مَنْ اللَّهُ وَاللَّهُ عَلَيمٌ حَكَيمٌ (٦٠) ﴾ [التوبة: ١٠] . . كما جعل الحرية هي الأصل الذي يولد عليه الناس ، والرق هو الاستثناء الطارئ الذي يحتاج إلى إثبات ، فمجهولوا الحكم هم أحرار ، وعلى مدعى رقهم إقامة البينات ، وأولاد الأمة من الأب الحر هم أحرار-و «متى استعبدتم الناس وقد ولدتهم أمهاتهم أحرارا . .؟! » . .

كذلك ، ذهب الإسلام فساوى بين العبد والحر في كل الحقوق

الدينية ، وفي أغلب الحقوق المدنية ، وكان التمييز فقط ، في أغلب حالاته ، بسبب التخفيف عن الأرقاء مراعاة للاستضعاف والقيود التي يفرضها الاسترقاق على الإرادة والتصرف . . فالمساواة تامة في التكاليف الدينية ، وفي الحساب والجزاء . . وشهادة الرقيق معتبرة في بعض المذاهب الإسلامية - عند الحنابلة - وله حق الملكية في ماله الخاص ، وإعانته على شراء حريته - بنظام المكاتبة والتدبير - مرغوب فيها دينيا : ﴿ وَالَّذِينَ يَبْتَغُونَ الْكَتَابُ مَمَّا مَلَكَتَ أَيّمَانُكُمُ فَكَاتِبُوهُم إِنْ عَلَمْتُمْ فيهم خَيْرًا وآتُوهُم مَن مَّال الله الّذي آتَاكُم ﴾ فكاتِبُوهُم إِنْ عَلَمْتُمْ فيهم خَيْرًا وآتُوهُم مَن مَّال الله الّذي آتَاكُم ﴾ [النور: ٣٣] . . والدماء متكافئة في القصاص . .

وبعد أن كان الرق من أكبر مصادر الاستغلال والشراء لملاك العبيد ، حوّله الإسلام - بمنظومة القيم التي كادت أن تسوى بين العبد وسيده - إلى ما يشبه العبء المالي على ملاك الرقيق . فمطلوب من مالك الرقيق أن يطعمه ما يأكل ، ويلبسه ما يلبس ، ولا يكلفه من العمل مالايطيق . . بل ومطلوب منه - أيضا- إلغاء كلمة «العبد» و «الأمة» ، واستبدالها بكلمة «الفتى» و «الفتاة» .

بل لقد مضى الإسلام فى هذا السبيل إلى ما هو أبعد من تحرير الرقيق ، فلم يتركهم فى مناهة عالم الحرية الجديد دون عصبية وشوكة وانتماء ، وإنما سعى إلى إدماجهم فى القبائل والعشائر والعصبيات التى كانوا فيها أرقاء ، فأكسبهم عزتها وشرفها ومكانتها ومنعتها ومالها من إمكانات ، وبذلك أنجز إنجازًا عظيما . . وراء وفوق التحرير - عندما أقام نسيجا اجتماعيا جديدا التحم فيه

الأرقاء السابقون بالأحرار، فأصبح لهم نسب قبائلهم عن طريق «الولاء» ، الذي قال عنه رسول الله ، ﷺ : « الولاء لُحْمَةٌ كلُّحْمَة النسب» - رواه الدارمي- حتى لقد غدا أرقاء الأمس «سادة» في أقوامهم ، بعد أن كانوا «عبيدا» فيهم . . وقال عمر بن الخطاب - وهو من هو في الحسب والنسب - عن بلال الحبشي ، الذي اشتراه أبو بكر الصديق وأعتقه : «سيدنا أعتق سيدنا»! . . كما تمنى عمر أن يكون سالم مولى أبي حذيفة حيا فيختاره لمنصب الخلافة . . فالمولى ، الذي نشأ رقيقا ، قد حرره الإسلام ، فكان إماما في الصلاة ، وأهلا لخلافة المسلمين . ولقد ساعد على هذا الاندماج في النسيج العربي - فضلا عن الإسلامي - ذلك المعيار الذي حدده الإسلام للعروبة ، وهو معيار اللغة وحدها ، فباستبعاد معايير «العرق . . والدم» غدت الرابطة اللغوية والثقافية انتماء واحدا للجميع ، بصرف النظر عن ماضي الاسترقاق . . وعن هذا المعيار للعروبة تحدث رسول الله ، على - في معرض النقد والرفض للذين أرادوا إخراج الموالي ، ذوى الأصول العرقية غير العربية ، من إطار العروبة ، فقال : « أيها الناس ، إن الرب واحد ، والأب واحد . . وليست العربية بأحدكم من أب أو أم ، وإنما هي اللسان ، فمن تكلم العربية فهو عربي . .»

هكذا كان الإسلام إحياء وتحريرا للإنسان ، مطلق الإنسان ، يضع عن الناس إصرهم والأغلال التي كانت عليهم ، ويحرر الأرقاء ، لأن الرق – في نظره – «موت» ، والحرية «حياة وإحياء» . .

ولقد أبصر هذه الحكمة الإسلامية الإمام النسفي [٧١٠ هـ ١٣١٠] وهو يعلل جعل الإسلام كفارة القتل الخطأ تحرير رقبة : ﴿ وَمَن قَتَلَ مُؤْمِنًا خُطُّنًا فَتَحْرِيرُ رَقَبَة مُؤْمِنَة ﴾ [النساء: ٩٢] . . فقال : إن القاتل «لما أخرج نفسا مؤمنة من جملة الأحياء ، لزمه أن يدخل نفسا مثلها في جملة الأحرار، لأن إطلاقها من قيد الرق كإحيائها ، من قبَل أن الرقيق ملحق بالأموات ، إذ الرق أثر من آثار الكفر، والكفر موت حكما . .» . . فالإسلام قد ورث نظام الرق عن الجتمعات الكافرة ، فهو من أثار الكفر ، ولأنه صوت لروح وملكات الأرقاء ، سعى الإسلام إلى إلغائه ، وتحرير - أي إحياء -موات هؤلاء الأرقاء ، كجزء من الإحياء الإسلامي العام : ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اسْتَجِيبُوا للَّهِ وَللرِّسُولِ إِذَا دَعَاكُمْ لَمَا يُحْيِيكُمْ ﴾ [الأنفال: ٢٤]

带 带 带

ومع أن مقاصد الإسلام في تصفية نهر الرقيق - بإغلاق روافده وتجفيف منابعه ، وتوسيع مصباته - لم تبلغ كامل آفاقها ، إذ انتكس الواقع التاريخي للحضارة الإسلامية ، بعد عصر الفتوحات ، وسيطرة العسكر المماليك على الدولة الإسلامية . . إلا أن حال الأرقاء في الحضارة الإسلامية قد ظلت أخف قيودا وأكثر عدلا - بما لايقارن - من نظائرها خارج الحضارة الإسلامية ، بما في ذلك

الحضارة الغربية ، التي تزعمت - في العصر الحديث - الدعوة إلى تحرير الأرقاء . .

فلقد اقترن عصر النهضة الأوربية بزحفها الاستعمارى على العالمين القديم والجديد . . وبعد أن استعبد المستعمرون - الإسبان والبرتغاليون والإنجليز والفرنسيون - سكان أمريكا الأصليين ، وأهلكوهم في سخرة البحث عن الذهب وإنشاء المزارع ، مارسوا أكبر أعمال القرصنة والخطف في التاريخ ، تلك التي راح ضحيتها أكثر من أربعين مليونا من زنوج إفريقيا ، سلسلوا بالحديد ، وشحنوا في سفن الحيوانات ، لتقوم على دمائهم وعظامهم المزارع والمصانع والمناجم التي صنعت رفاهية الرجل الأبيض في أمريكا وأوربا . . ولايزال أحفادهم يعانون من التفرقة العنصرية في الغرب حتى الأن . .

وعندما سعت أوربا - في القرن التاسع عشر - إلى إلغاء نظام الرق ، وتحريم تجارته ، لم تكن دوافعها - في أغلبها - روحية ولا قيمية ولا إنسانية ، وإنما كانت - في الأساس - دوافع مادية ، لأن نظامها الرأسمالي قد رأى في تحرير الرقيق سبيلا لجعلهم عمالا أكثر مهارة ، وأكثر قدرة على النهوض باحتياجات العمل الفني في الصناعات التي أقامها النظام الرأسمالي . . فلقد غدا الرق - بمعايير الجدوى الاقتصادية - عبئا على فائض رأس المال - الذي هو معبود الحضارة الرأسمالية

المادية - وأصبحت حرية الطبقة العاملة أعون على تنمية مبادراتها ومهاراتها في عملية الإنتاج . .

ولقد كان ذات القرن الذي دعت فيه أوربا لتحرير الرقيق هو القرن الذي استعمار الله القرن الذي استعمار الأم والشعوب، استرقاقا جديدا، لاتزال الإنسانية تعانى منه حتى الآن (١)



<sup>(</sup>۱) مراجع:

<sup>(</sup>١) [معجم العلوم الاجتماعية] مجمع اللغة العربية . طبعة القاهرة سنة ١٩٧٥ م .

<sup>(</sup>٢) [دائرة المعارف الإسلامية] طبعة القاهرة سنة ١٤١٨ هـ سنة ١٩٩٨ م .

<sup>(</sup>٣) [تفسير النسفي] طبعة القاهرة سنة ١٣٤٤ هـ .

<sup>(</sup>٤) [الإسلام والثورة] للدكتور محمد عمارة . . طبعة القاهرة سنة ١٩٨٨ م .



هى الفتنة التي حدثت أواخر عهد الخليفة الراشد - الثالث -عثمان بن عفان [٧] ق . هـ - ٣٥ هـ ٥٧٧ - ٢٥٦م] . .

ومعنى «الفتنة» - في الاصطلاح العربي - : الاختلاف، والصراع حول اللآراء والأفكار، وقيام الأحزاب والتيارات الفكرية المتصارعة ، والشورة ، أي الوثوب ، ووقوع البلاء والامتحان والاختبار، وتمييز الجيد من الردىء ، عن طريق الصهر في حرارة الأحداث والصراعات . .

وكل هذه المعاني - للفتنة - قد شهدتها السنوات الأخيرة من عهد عثمان! . .

بل إن هناك من الأحاديث النبوية أحاديث يمكن النظر إليها - من مثل من يسلم بصحتها - على أنها نبوءات بهذه الفتنة . . من مثل حديث : «كيف في فتنة تثور في أقطار الأرض كأنها صياصي- [قرون] - بقر!» - رواه الإمام أحمد - . . وحديث : «إنه تكون فتنة ، وخير الناس فيها الخفي التقيّ!» . .

ويزكى كونها نبوءات نبوية بفتنة عصر عثمان خاصة ، أن هذه الفتنة كانت - بتعبير الطبرى - «أول وهن - [ضعف] - على الإسلام ، وأول فتنة كانت في العامة ! . .» . .

لقد حكم عثمان بن عفان اثنتي عشرة سنة إلا اثني عشر يومًا-من ٣ محرم سنة ٢٤ هـ - ٩ نوف مبر سنة ٦٤٤ م - إلى ١٨ ذي الحجة سنة ٣٥ هـ - ١٧ يونية سنة ٢٥٦ م- . . ولم تشهد السنوات الست الأولى من حكمه ما يدعو للخلاف والاختلاف على نهجه في قيادة الدولة الإسلامية . . لكن السنوات الست الأخيرة من عهده هي التي شهدت تغيرات كانت مثارا لاختلاف الناس حول اتساق منهجه أو اختلافه مع منهاج كل من أبي بكر الصديق وعمر بن الخطاب في سياسة الرعية والعدل بين الناس . . لم يختلف أحد على صلاح الخليفة عثمان وتقواه . . وهو قد تولى الخلافة بعد أن تجاوز السبعين من عمره! . . ولم يختلف أحد كـ للك على تميز منهجه في الحكم عن منهج سلفه عـمر بن الخطاب . . كانت لعمر شدة في العدل حتى على نفسه وأهله ، تتزايد كلما تزايدت مكانة الذين يتعامل معهم وكلما دنت قرابتهم منه ؟ ! . . أما عثمان فلقد كان له نهج أخر واجتهاد مغاير . . ويكفى للدلالة على ذلك أن نتأمل كلمات عشمان التي يقول فيها :إن عمر كان يمنع أهله وأقرباءه - [أي يحرمهم من المال] -ابتغاء وجه الله ، وإني أعطى أهلي وأقر بائي ابتغاء وجه الله ؟ ! . .» فنحن أمام «نهج عشماني» جديد في التعامل مع الأهل والأقرباء . . ولقد كان أهل عثمان وأقرباؤه من بني أمية - وفيهم عصبية قريش - ومنهم عديد من ملأ قريش وأشرافها - الذين تتطلع نفوسهم إلى نصيبها من الدنيا ، في المجتمع الإسلامي ، كما كان لها ذلك قبل ظهور الإسلام . . ولقد كان ذلك أول التغيرات التي حدثت في عهد عثمان . . والتي أثارت الفتنة بين الناس . .

● فعمر بن الخطاب ، قد امتدت الدولة ، بالفتوحات ، على عهده ، حتى شملت مواطن الغنى والثراء وضمت أودية الأنهار الكبرى ، فحازت كنوز الأكاسرة والقياصرة ومواطن الخصب فى الثروات الزراعية . . لكنه كان واعيا للأثر السلبى للثراء على نفوس الناس . . ومدركا لخطر اجتماع شرف النسب وفضل الصحبة لرسول الله ، ﷺ ، مع الثراء الكبير . . فحجر على أشراف قريش أن يغادروا المدينة «إلا بإذن ، ولأجل !» . . وذلك مخافة انتشارهم في مواطن الغنى والثراء ، حتى لا يفقدوا خشونة المجاهدين بالانغماس في ترف الحياة وطيباتها . . وحتى لا تتكون من حولهم العصبيات! . .

فلما ولى عثمان . . تغير موقفه من ملاً قريش وأشرافها . . وبعبارة الطبرى : « . . فلما ولى عثمان لم يأخذهم بالذى كان عمر يأخذهم به ، فخرجوا إلى البلاد ، فلما نزلوها ، ورأوا الدنيا؟! ورأهم الناس . . تقربوا إليهم ، وقالوا : يملكون ، فيكون لنا فى ملكهم حظوة ؟ ! . . »

ثم يعلق الطبرى على هذا التغير الذى شهده مجتمع عهد عثمان فيقول: «فكان ذلك أول وهن على الإسلام، وأول فتنة كانت في العامة!! . . ولذلك كان عثمان أحب إلى قريش من عمر ؟! . .»

● وفي عهد عمر لم تكن لقريش الغلبة على ولايات الدولة وحكام أقاليمها . . فمن بين ولاة إحدى عشرة ولاية - هي مجموع ولايات ذلك العهد - لم يكن من قريش سوى ثلاثة ولاة ، واحد منهم فقط من بني أمية . .

فلما ولى عشمان حدثت تغيرات في هذا الميدان أيضا . . فمعاوية بن أبي سفيان ، والى دمشق - وهو أموى - ضمت إليه ولاية حمص وولاية الأردن - فعدت الولايات الشلاث في أمية! . . وأصبحت الكوفة في ولاية أموى - هو الوليد بن عقبة - والبصرة في ولاية أموى - هو عبدالله بن عامر- . . ومصر في ولاية أموى - هو عبدالله بن أبي السرح- . . وكان من هؤلاء من هو أخو الخليفة لأمه ، ومن هو أخوه في الرضاع! . . أي أن أكبر وأخصب أقاليم الدولة - كل العراق . . وكل الشام . . وجميع مصر- أصبح ولاتها أمويين؟! . .

وتشمخ قريش - والأمويون خاصة - حتى يقول والى الكوفة سعيد بن العاص عن سواد العراق وأرضها الزراعية : «إن السواد بستان لقريش وبني أمية!» . . ويثير ذلك حفائظ أقوام . . وعندما يلى الكوفة من بعده الوليد بن عقبة . . يقول شاعرها :

فررت من الوليد إلى سعيد كأهل الحجر إذ فزعوا فباروا يلينا من قريش كل عام أمير محدث أو مستشار لنا نار تحـرقنا فنخـشي وليس لهم ، ولا يخشون نار! . .

وأكثر من هذه التغيرات التي طرأت على جهاز الدولة وولاتها . . فإن عثمان - الذي لم يكن في حزم عمر ولا في شدته - قد جعل مروان بن الحكم كاتبا له ، فأصبحت بيده مقاليد إدارة الكثير من شئون دولة الخلافة . . وزاد الطين بلة أن مروان بن الحكم هذا قد أبرم أمورا أغضبت كثيرا من الناس دون استشارة الخليفة عثمان ، فحسب هذا التدبير على عثمان!..

● وكانت «الصوافى» – وهى الأملاك العامة لبيت مال المسلمين – التى استصفتها الدولة لنفسها ، بعد أن كانت مملوكة لملوك وأمراء وقادة البلاد التى فتحت – كانت هذه الصوافى مصدر ثراء لبيت المال الذى ينفق منها على مصارف الدولة وعطاء الرعية . .

فلما كان عهد عثمان ، اجتهد في إقطاع كثير من «الصوافي» ، وأجزاء من سواد العراق . . ورأى المعارضون لمنهاجه أن خاصته وقرابته قد فازوا بنصيب الأسد من هذه الإقطاعات! . .

● وكان عمر بن الخطاب قد عزم قبيل استشهاده - إن هو عاش إلى العام القادم على أن يسوى بين الناس فى العطاء ، بعد أن أدرك أن التمييز بينهم فى العطاء قد أحدث تفاوتا اجتماعيا لم يكن مقصودا . . وقال : «لو عشت من قابل لسويت بين الناس فى العطاء . . ولألحق أخر الناس بأولهم ، ولأجعلهم رجلا واحدا!»

فلما ولى عثمان لم ينفذ عزم عمر ، الأمر الذي زاد من تفاوت الناس في الثراء! . .

تلك بعض من التغيرات ، في منهاج الحكم ، وفي تطبيقات هذا المنهاج ، التي حدثت على عهد عثمان بن عفان . . والتي كانت من بين أسباب الفتنة التي شهدتها سنوات حكمه الأخيرة . . والمؤرخون يختلفون . . هل هذه هي أسباب الفتنة؟ . . أم أن مؤامرة يهودية هي التي قادت الفتنة ، مستغلة هذه الأسباب؟؟ . . على أن الأمر المؤكد . . هو أن السنوات الأخيرة من عهد عثمان قد شهدت قلاقل كثيرة ، ارتفع فيها صوت المعارضة لمنهاجه في الحكم . . حتى لقد اشترك فيها الصحابي الجليل أبو ذر الغفاري الا هـ ٢٥٢ م] وغيره من الصحابة . . وفيهم عدد من «المهاجرين الأولين» . .

وكان عشمان يستشير أمراءه وولاته في أمر هذه المعارضة . . فكانوا يشيرون عليه بالشدة التي لم تكن من طبعه ولامتفقة مع صلاحه وتقواه . .

فلما تصاعدت المعارضة . . تنادى زعماؤها من مختلف البلاد . . فرَّحف الثوار باتجاه المدينة ، عاصمة الخلافة سنة ٣٥ هـ . .

- خرج من الكوفة مائتا رجل ، بسلاحهم ، يقودهم مالك بن الحارث النخعي . .
- ومن البصرة مائة رجل ، بسلاحهم ، يقودهم حكيم بن جبلة العبدى . .
- ومن مصر ستمائة رجل ، بسلاحهم ، يقودهم عبد الرحمن ابن عديس البلوى . .

فالتقوا على مقربة من المدينة . . وأرسلوا رسلهم إلى الخليفة يخيرونه بين أمور ثلاثة :

١ - اعتزال الخلافة . . ليؤمروا خليفة جديدا . .

٢ - أو القـصـاص منه بكل رجل أصـيب خطأ أو عـمـدا فى
 القلاقل التى ثارت ضد ما أحدث من أحداث . .

٣ - أو أن يبعثوا إلى أنصارهم ليقدموا إليهم ، فيزحفون الاحتلال
 المدينة ، وتنفيذ مايريدون . . .

ولقد رفض عثمان مطالب الثوار . . ونهى أنصاره عن مقاتلتهم . . فلقد كان مؤمنا بأنه قد اجتهد فيما ينقمونه عليه ، ولم يقصد إلى جرم يستحق عليه القصاص . . ومنعته تقواه من أن يحمل أمام الله وزر التقاء المسلمين بسيوفهم للقتال والاقتتال ، حتى ولو كان ذلك في سبيل الدفاع عنه ، كخليفة للمسلمين ، وواحد من أصفياء الرسول ، على . .

فكان أن زحف الثوار على المدينة ، فاقتحموها ، واحتلوها . . وحاصروا عثمان في منزله أربعين يوما ، منعوا عنه فيها الزاد والماء!! . . ثم تسوروا عليه الدار فقتلوه ، شهيدا ، وهو يتلو كتاب الله ! . .

وبذلك انفتح على المسلمين باب الفتنة منذ ذلك التاريخ (١)!



<sup>(</sup>١) مراجع:

<sup>[</sup>الإسلام والثورة] للدكتور محمد عمارة - طبعة القاهرة سنة ١٩٨٨ م .

<sup>[</sup>الإسلام وفلسفة الحكم] للدكتور محمد عمارة - طبعة القاهرة سنة ١٩٨٩ م -



الغَدير: هو القطعة - الجزء - من الماء التي يغادرها السيل.. وهو: مستنقع الماء - ماء المطر - صغيرا كان أو كبيرا. غير أنه لا يبقى إلى القيظ وشدة الحر، وإنما يجف. وجمع الغَدِير: غُدُر - بضم الغين والدال - . .

وخُمَّ - بضم الخاء - في الأصل بئر حفرها مرة بن كعب . . وغديرخُمَ : مكانه على الطريق بين مكة والمدينة ، على بعد ثلاثة أميال من ميقات الإحرام «الجحفة» . . وعنده مسجد لرسول الله ، عليه . .

والسبب في شهرة هذا المكان - في الدراسات الكلامية الإسلامية - حتى لقد غدا عنوانا لكتاب بلغت مجلداته ستة عشر مجلدا؟! - هو ارتباطه - في فكر الشيعة عن نظرية الإمامة بواقعة يؤولونها كي تكون دليلا شاهدا على مذهبهم في أن الإمامة هي بالنص من السماء والتعيين الإلهي ، وليست بالشوري والاختيار والبيعة . . وأنها قد نُص عليها وتَعيَّنت ، بعد الرسول ، ولك ، وهو عائد من حجة الوداع سنة ١٠ هـ عندما خطبهم بما يفيد ذلك عند «غدير خم»! . .

فمنذ بدأ التأليف في نظرية الإمامة أصبح حديث غدير خم

عنوانا على واقعة من أشهر وقائع الخلاف بين الشيعة والسنة في هذا الموضوع . .

ورواة حديث الغدير يقولون إن رسول الله ، بيل ، أثناء عودته من مكة إلى المدينة ، بعد حجة الوداع ، توقف عند غدير خم ، فأمر بشجرات فكُسح له عنها ، وجمع الناس ، وقام فيهم خطيبا ، ثم أخذ بيد على بن أبى طالب فرفعها إلى السماء ، وقال : «من كنت مولاه فعلى مولاه» . .

وإذا كانت تلك هي الرواية الشائعة في عدد من مصادر كتب الحديث . . فإن الروايات التي انفردت بها الشيعة تضيف إلى هذا النص عبارات أخرى ، فنجده على هذا النحو : «ألست أولى بكم من أنفسكم؟ قالوا : بلي . قال : من كنت مولاه فعلى مولاه ، اللهم وال من والاه وعاد من عاداه» . .

ولقد جعلت الشيعة هذا الحديث عمدة أدلتها ، من السنة ، على «النص على أمير المؤمنين على بن أبى طالب بالإمامة . .»

وقالوا إن هذا الحديث لرسول الله ، و التنفيذ لقول الله ، و التنفيذ لقول الله ، سبحانه وتعالى ، له في القرآن : ﴿ يَا أَيُهَا الرَّسُولُ بَلَغْ مَا أُنزِلَ اللهَ عَنْ وَاللَّهُ يَعْصِمُكَ مِنَ إِلَيْكَ مِن رَبِّكَ وَإِنْ لَمْ تَفْعَلْ فَمَا بِلَغْتَ رِسَالَتُهُ وَاللَّهُ يَعْصِمُكَ مِنَ النَّاسِ ﴾ [المائدة: ٢٧]

فالذى أُنزل هو النص على إمامة على . . وبلاغه – في غدير خم - هو إبلاغ الرسالة! : كما يربطون بين حديث الغدير هذا وبين آية قرآنية أخرى ، هى ﴿ فَإِذَا فَرَغْتَ فَانصُبْ ( > ) وَإِلَىٰ رَبُكُ فَارَغُبُ ﴾ [ الشرح: ٧] ويفسرونها بقولهم : « . . أى إذا فرغت فانصب علمك وأعلن وصيك ، فأعلمهم فضله علانية ! . . »

وحجة الشيعة على أن حديث الغدير إغا يعنى «الإمامة» ، هو تفسيرهم للفظ «مولى» على النحو الذى يجعله مفيدا لمعنى الإمامة والسلطة وتدبير شئون المسلمين وأمورهم . . فيقولون : إن لفظة «أولى» - في مقدمة الحديث - «تفيد معنى الإمامة . . لأن الأولى هو من علك تدبير ماوصف بأنه أولى به وبتصريفه . . والأولى بتدبير الخلق وأمرهم ونهيهم هو الإمام ، المفترضة طاعته عليهم . . »

تلك هي حجة الشيعة في دلالة حديث الغدير على النص والتعيين في إمامة على بن أبي طالب . . أما رد أهل السنة - بدءا من المعتزلة الذين نهضوا بالرد على نظرية الإمامة الشيعية قبل الفرق الأخرى - فإنه لم يجادل كثيرا في صحة الحديث - فهو قد ورد في بعض مسانيد السنة الحديثية - وإنما دار الجدل حول تفسير الشيعة لمعنى الحديث . . وفي هذا المقام قدموا على تفسير الشيعة هذا عددا من الملاحظات الانتقادية . . منها :

لها يفرض طاعتها له ، فهل طاعته لها فرض عليه؟؟ . . خصوصا ومذهب الشيعة يجعل الإمام معصوما لا سلطان للأمة عليه . . بل إن له في رأيهم سلطة تكوينية حتى على ذرات الكون ؟؟! . .

٢ - إن لفظ « مولى» قد ورد في القرآن الكريم كشيرا بعنى «الموالاة في الدين والنصرة فيه» - وهذا هو المعنى الذي تتم فيه المفاعلة والمشاركة - . . ﴿ ذَلِكَ بِأَنَّ اللَّهُ مُولَى الَّذِينَ آمنوا ﴾ [محمد : ١٠] ﴿ فَإِنَّ اللَّهُ هُو مَولاهُ وَجَبْرِيلُ وَصَالِحُ الْمُؤْمِنِينَ ﴾ [التحريم : ٤] ﴿ وَالْمُؤْمِنُونَ وَالْمُؤْمِنَاتُ بَعْضُهُمْ أَوْلِياءُ بَعْضٍ ﴾ [التوية : ١٧] ﴿ فَالمِراد الموالاة ، بعنى النصرة في الدين . .

۳ - إن حديث الغدير لو كان معناه تعيين على بن أبى طالب إماما ، لكان إماما في حياة الرسول ، والشيعة لا يجيزون إمامين في عصر واحد . . ولم يقولوا بعزل الرسول عن الإمامة منذ يوم الغدير! . . وليس لهم أن يقولوا: إن الحديث أثبت له «الاستحقاق» في الحال ، ولكن «التصرف» مؤجل إلى مابعد وفاة الرسول - ولقد قال بعضهم بذلك - لأنهم يروون أن عمر بن الخطاب قد قال لعلى بن أبى طالب - بعد سماع حديث الغدير - «أصبحت مولاى ومولى كل مؤمن ومؤمنة!» . .

فالقول بأن معنى «المولى» هو «الإمام» يوقع قائليه في مأزق لا فكاك منه!..

إن روايات الشيعة للحديث اختلفت في نصه ، بالزيادة
 ٢٢٧

والنقصان ، حتى لتقطع مقارنتها بمواكبتها لحجج الجادلين للشيعة في تفسير هذا الحديث . . الأمر الذي يزكى شبهة الوضع فيه ! . . ٥ – أنهم يقولون إن جابر بن النصر بن الحارث بن كلدة العبدرى . . بعد سماعه للحديث . . ولى ، معترضا ، وقال : اللهم إن كان مايقول محمد حقا فأمطر علينا حجارة من السماء أو ائتنا بعذاب أليم . . فرماه الله بحجر سقط على هامته وخرج من دبره فقتله ، وأنزل الله تعالى : ﴿ سَأَلُ سَائِلٌ بعَدَابِ وَاقعِ (آ) لَلْكَافرين ليسَ لَهُ دَافِعٌ (آ) من الله ذي المعارج (٣) ﴾ [المعارج ١٠ ٢] ليسَ لَهُ دَافِعٌ (٢) من الله ذي المعارج (٣) ﴾ [المعارج ١٠ ٢] يقول الشيعة ذلك . . مع أن هذه الآيات مكية ، في سورة مكية ، نزلت قبل الهجرة ، ولم تنزل بعد حادث وحديث غدير خم أواخر سنة ١٠ هـ؟! . .

ولقد سبق ووقعوا في مأزق مشابه عندما ربطوا بين حديث الغدير وبين آية مكية هي ﴿ فَإِذَا فَرَغْتَ فَانصَبُ (٧) وَإِلَىٰ رَبِكَ فَارْغَبُ ﴾ .!! . .

7 - ثم إن الإمام على بن أبى طالب يستخدم مصطلح «الولاية» بمعنى «النصرة» ، المقابلة «للعداوة» ، وليس بمعنى «الإمامة» و «الخلافة» و «السلطان» . . وذلك في نصوص خطبه وحواراته التي جمعها الشيعة في كتاب [نهج البلاغة] . . الأمر الذي يقطع بأن الموالاة هي النصرة في الدين ، وليست الخلافة والإمامة لأمة الإسلام . .

وإذا كان القرآن الكريم يتحدث عن أن [الله ولى الذين آمنوا] . . ويطلب من المؤمنين أن يكونوا [أولياء الله] لا [أولياء الشيطان] . . فإن النصرة هي معنى هذا المصطلح . . ومن ثم فلا حجة للشيعة في حديث الغدير ، الذي جعلوه قاعدة لنظريتهم في أن الإمامة إنما هي بالنص والتعيين ، لا بالشوري والبيعة والاختيار (١)!



<sup>(</sup>۱) مراجع:

<sup>- [</sup>الغدير في الكتاب والسنة والأدب] لعبد الحسين أحمد الأميني النجفي - طبعة. يبروت سنة ١٩٦٧ م .

<sup>- [</sup>الإسلام وفلسفة الحكم] للدكتور / محمد عمارة - طبعة القاهرة سنة ١٩٨٩ م .



التحكيم: - مُـفَـاعَلَة - من الحُكْم . . والمُحَكَّم: هو الشيخ المجرب ، المنسوب ، إلى الحِكْمَة ، التي هي : العدل .

والتحكيم: إحدى وسائل الفصل فى المنازعات. وهو يرتكز على رضا أطراف النزاع وقبولهم الخضوع والالتزام بما يصدر فى موضوع التحكيم من حُكم . .

وإلى التحكيم نسبت أولى الفرق فى تاريخ الإسلام . . وهى الخوارج – التى سميت ، أول أمرها ، بـ «المُحَكمة» . . لرفضهم تحكيم البشر فيما حكم فيه القرآن . . وإعلانهم شعار : «لا حُكْم إلا لله !» . .

وإلى هذا التحكيم - الذى رفضوا نتائجه - يشير شاعرهم فيقول: فكأنى وما أُزَين منها قَعَدِى يُزَيِّن التحكيما! - والقَعَدى : هو القاعد عن الخروج - الثورة -!..

وعندما يذكر مصطلح «التحكيم» ، في الفكر السياسي الإسلامي ، ينصرف المعنى إلى الأحداث التي انتهت . . والتي أعقبت ذلك التحكيم الذي كان بين المسلمين - أهل العراق . . بقيادة أمير المؤمنين على بن أبي طالب [٢٣] ق . هـ - ، ٤ هـ -

۰۰۰ – ۲٦۱م] – وأهل الشام . . بقيادة واليها معاوية بن أبى سفيان [۲۰ ق . هـ – ۲۰ هـ ۲۰۳ – ۲۸۰ م] . . والذي دارت أحداثه سنة ۳۷ هـ سنة ۲۵۷ م . .

فبعد مقتل عثمان بن عفان [٧] ق . هـ - ٣٥ هـ ٧٧٥ - ٢٥٦م] أراد معاوية أن يتخذ لنفسه سبيلا إلى إمارة المؤمنين ، من باب أنه ولى دم الخليفة المقتول ظلما . . ولما كان قتلة عثمان قد انخرطوا في جيش أمير المؤمنين على بن أبي طالب . . فللقد رفض معاوية البيعة لعلى . . ودارت بينهما معارك تصاعدت عندما التقى جيشاهما في صفين - ما بين أعالى العراق وبلاد الشام - حيث بدأت بينهما معركة من أطول وأشرس المعارك التى شهدها تاريخ الإسلام والمسلمين ؟! . .

بدأت معركة صفِّين في ٥ شوال سنة ٣٦ هـ - ٢٧ مارس سنة ٢٥٧ م - . . ودام القتال فيها على امتداد مائة يوم وعشرة أيام؟! . . التحم الجيشان أثناءها في تسعين موقعة؟! . . قتل فيها من أهل الشام خمسة وأربعون ألفا . . ومن أهل العراق خمسة وعشرون ألفا؟! . . أي سبعون ألفا من الصحابة والتابعين ؟؟! . .

فلما استشعر الناس ، من الفريقين ، خطر الفناء . . واستشعر معاوية وأهل الشام مخاطر الهزيمة . . رفع أصحاب معاوية - بقيادة عمرو بن العاص - المصاحف على أسنة رماحهم ، داعين إلى حقن الدماء ، وتحكيم القرآن ، لا السيوف ، فيما بين الفريقين من خلاف! . .

وكان الإمام على سبئ الظن بما وراء دعوة أهل الشام إلى

التحكيم . . فلقد كان موقنا بأنه على الحق . . وأن معاوية وحزبه هم الفئة الباغية ﴿ وَإِنْ طَائِفَتَانَ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ اقْتَتُلُوا فَأَصْلُحُوا بِينَهُمَا فَإِنْ بَعْتَ إِحْدَاهُمَا عَلَى الأَخْرَىٰ فَقَاتِلُوا الَّتِي تَبْغِي حَتَىٰ تَفِيءَ إِلَىٰ أَمْرِ اللهِ فَإِنْ فَعَادَتُ فَأَصْلُحُوا بِينَهُمَا بِالْعَدْلِ وَأَقْسَطُوا إِنَّ اللّه يُحِبُ المُقَسَطِينَ ﴾ [الحجرات: ٩]

ومعاوية قد رفض الصلح والكف عن البغي . . أي رفض أن يدخل في البيعة لعلى ، كما دخل الناس . .

لكن مخاطر الفناء ، الذى هدد الفريقين ، قد جعل أشراف جيش على ، وفى مقدمتهم «القراء» - الذين كانوا يومئذ بمثابة الفقهاء - يميلون إلى قبول تحكيم القرآن ، لا السيوف ، فى الخلاف . . فاضطر الإمام على إلى القبول بمبدأ التحكيم . .

وكتب الفريقان بذلك كتابا ، في يوم الأربعاء ١٧ صفر سنة ٣٧ هـ - ٤ أغسطس سنة ٢٥٧ م - . . واتفقوا ، في هذا الكتاب ، على أن يكون الممثل لأهل العراق هو أبو موسى الأشعرى [٢١ ق . هـ ٤٤ هـ ٢٠٢ - ٦٦٥م] - وكان قد اعتزل الفتنة - ولم يكن على راضيا عن جعله الممثل لفريقه في التحكيم . . لنقص في دهائه! - وكان يريد بدلا منه عبدالله بن عباس [٣ ق . هـ - ٦٨ هـ ٦١٩ - ١٨٧ م] . . لكن أشراف قومه اضطروه إلى القبول بأبي موسى مندوبا عنهم في التحكيم ! . .

أما مندوب أهل الشام فكان عمرو بن العاص [٥٠ ق . هـ - ٣٣ هـ ٥٧٤ - ٦٦٤م] - وهو أحد المشهورين بالسياسة والدهاء!.. واتفق الفريقان ، في كتاب التحكيم ، المنظم لقواعده ، على إعطاء الحكمين مهلة ثمانية أشهر ، أي إلى نهاية رمضان ، ويمكن تمديدها إلى نهاية موسم الحج - شهر ذي الحجة - فإن لم ينتهيا إلى حكم في هذه المدة عاد الفريقان إلى القتال ! . .

واجتمع الحكمان في دومة الجندل - حصن بين دمشق والمدينة - . . وانتهت مداولاتهما إلى اتفاقهما - كما يقول أغلب المؤرخين - على أن يخلع كل منهما صاحبه ، ليعود أمر الخلافة شورى بين المسلمين . . فلما كانت لحظة إعلان الحكم قدم عمرو ابن العاص أبا موسى - بحجة سنه وفضله - فأعلن خلع على . . وتلاه عمرو فأعلن تصديقه على خلع على ، ولكنه أردف إعلان تثبيت معاوية في إمارة المؤمنين؟! . . .

ولقد اضطرب أمر الناس . .

• فندم على التحكيم من سبق ودعا إليه ، وخاصة «القراء» . . الذين تابوا من ذنبهم ، ورفضوا نتيجته . . وأعلنوا أن تحكيم الرجال فيما حكم فيه القرآن كبيرة يؤدى الإصرار عليها إلى الكفر ، وصاحوا : «لا حكم إلا لله !» . . ولما لم يستجب على لمذهبهم ، حكموا بكفره؟ ! . . واجتمعوا على رجل منهم هو عبدالله بن وهب الراسبي [۳۸ هـ ۲۵۸ م] فاختاروه أميرًا للمؤمنين ! . .

فكان الانشقاق في حزب على . . وقيام فرقة «المُخكَّمة» - الخوارج - أول الثمرات المرة للتحكيم ، على جبهة أهل العراق . . وزاد هذه الشمرة مرارة ، بدء القتال بين أنصار على وبين الخوارج ، بعد أن كان القتال قائما بينهم وبين أهل الشام ! . .

● ولم يقف الخطأ في قرار التحكيم عند حد التسوية – في اقتراح العزل – بين الخليفة الذي بايعه أغلب الناس، وبين الوالى المتمرد على الخليفة الشرعي، والذي عزله الخليفة – لم يقف الخطأ عند هذا الحد، بل لقد أعلن عزل الخليفة الشرعي، وأعلن تثبيت الوالى المعزول أميرًا للمؤمنين!! . .

وبصرف النظر عن الحق والباطل في مبدأ التحكيم . . ومداولاته . . وما أعلنه الحكمان . . فإن الأمر الذي تحقق هو انشقاق أنصار على ، واشتعال الحرب الداخلية في صفوفهم . . على حين عاد معاوية وجيشه إلى الشام أكثر وحدة ، بل لقد لحق به كثيرون ممن غيرت موازين القوى ولاءاتهم ! . . ودخل أهل الشام فسلموا على معاوية بإمارة المؤمنين ؟! . .

● كذلك أثمرت أحداث هذا التحكيم «شبهة الشرعية» لخلافة معاوية على الأمة .. وهي الشبهة التي غدت واقعا أقره الناس ، أو استسلموا له ، عندما استشهد الإمام على في ١٥ رمضان سنة ٠٤ هـ ٢٢ يناير سنة ٢٦١ م - . . ثم اكتسبت «كامل الشرعية» بعد ستة أشهر ، عندما تنازل الحسن بن على [٣ - ٠٥ هـ ٢٢٤ - ٢٧٠ م] عن إمارة المؤمنين لمعاوية بن أبي سفيان (١)! . .

<sup>(</sup>١) مراجع:

<sup>- [</sup>تاريخ الطبري] جـ ٤ ، جـ ٥ - بتحقيق : محمد أبو الفضل إبراهيم - طبعة دار المعارف - الفاهرة ،

<sup>- [</sup>وقعة صفين] لنصر بن مزاحم المنقرى - بتحقيق : الأستاذ عبد السلام هارون -طبعة القاهرة سنة ١٣٨٢ هـ ،

<sup>- [</sup>الإسلام وفلسفة الحكم] للدكتور محمد عمارة – طبعة القاهرة سنة ١٩٨٩ م .



مصطلح «الدهر» - في أصل وضعه ، وعند اللغويين يعنى : الآن الدائم ، والأمد الممدود ، والزمان الطويل . . . ولأن من معانيه : الزمان الطويل قال بعضهم : إن بينه وبين مصطلح «الزمان» اشتراكا ، فهما واحد في معنى دون معنى ، فالمدة المديدة يقال لها : «دهر» و «زمان» ، على حين أن الآن الدائم هو «دهر» فقط ، أما المدة غير الطويلة فهي «زمان» فقط . . والذين قالوا بهذا الاشتراك منهم من يرى في الألف سنة «دهرا» ، بينما «الزمان» يطلق على الشهرين إلى ستة أشهر .

ومن اللغويين من قال إن «الدهر » هو «الزمان» ، واستشهد بقول الشاعر :

إِنْ دَهُرًا يَلْفُ حَبُّلَى بِجُمَّلِ لِرَمَانٌ يَهِمُّ بِالإحسان

وعند هؤلاء أن حديث الرسول ، على : «ألا إن الزمان قد استدار كهيئته يوم خلق الله السموات والأرض ، السنة اثنا عشر شهرا ، أربعة منها حرم ، ثلاثة منها متواليات : ذو القعدة ، وذو الحجة ، والحرم ، ورجب الفرد . . » شاهد على أن الزمان والدهر سواء .

و «الدهر» ، أيضًا ، يعنى : النازلة والكارثة الشديدة . ، ولقد تحدث النبى ، ﷺ ، عن عام الحزن الذى ألم به ، عندما ماتت زوجه خديجة وعمه أبو طالب ، فقال : «لولا أن قريشا تقول : دَهَرَهُ الجزع لفعلت . .» . . ومن ذلك قولهم : دَهَرَ فلانا أمرٌ ، إذا أصابه المكروه الشديد .

ويستخدم «الدهر» بمعنى : الهم ، أى الغاية ، وبمعنى : العادة . . كما في قول الشاعر :

لعمري وما دهري بتأبين هالك ولا جزعا بما أصاب فأوجعا وبهذه المعاني استخدم المصطلح في القرآن الكريم ، وفي الحديث النبوي . . ففي القرآن حديث عن «الدهرية» الذين قَالُوا ﴿ مَا هِيَ إِلاَّ حَيَاتُنَا الدُّنْيَا نَمُوتُ وَنَحْيَا وَمَا يُهْلَكُنَا إِلاَّ الدَّهْرُ ﴾ [الجاثية: ٢٠] وفيه ﴿ هَلَّ أَتَّىٰ عَلَى الإنسان حينٌ مَنَ الدُّهُرِ لَمَّ يَكُن شَيِّكًا مُّذْكُورًا 🕥 ﴾ [الإنسان: ١] . . وفي الحديث النبوي يتحدث الرسول، على عن الزوجات اللاتي يكفرن العشير والإحسان، فيقول : «لو أحسنت إلى إحداهن الدهر ، ثم رأت منك شيئا قالت: ما رأيت منك خيرا قط!»(١) . . . وفي حديث أخر يتحدث عن سبق حواء بنات جنسها إلى الخطيئة فيقول : «لولا حواء لم تخن أنثى زوجها الدهرا»(٢) . . . ثم يأتي في الحديث الذي يرويه عبدالله بن عمرو بن العاص «الدهر» بمعنى «الأبد» . . يقول الراوى: «كنت أصوم الدهر . . فقال لى الرسول: ألم أخْبَر أنك تصوم الدهر؟! . . صم صوم داود نبي الله . . . كان يصوم يوما ويفطر يوما . . . لاصام من صام الأبد (٣) ! . . » . . . وفى حديث أبى ذر الغفارى أن النبى قال : «من صام ثلاثة أيام من كل شهر فقد صام الدهر كله(٤)» .

### 带带带

وعند المتكلمين المسلمين نجد التميين بين «الدهر» وبين «الزمان» ، فعلى حين يقع « الزمان» على المدة القليلة والكثيرة ، نجد «الدهر» دالا على «مدة العالم من مبدأ وجوده إلى انقضائه ، ومدة الحياة» . .

وواضح من هذا التعريف ، الذي أورده أبو البقاء [١٠٩٥ هـ ١٦٨٤م] في [الكليات] ، أن «الدهر» لا يشمل مابعد انقضاء هذا العالم ، وما بعد مدة الحياة . . لكن تعريف الجرجاني [٧٤٠ - ٨١٦ هـ ١٣٤٠ - ١٣٤٠م] له ينبئ بشموله ذلك ، فهو : «الآن الدائم» ، أي ليس «الممدود» فقط ، وإنما «الدائم» ، وكما أن «الدائم» هو اسم من أسماء الذات الإلهية ، فإن الجرجاني يمضى في التعريف موضحا فيقول : «الآن الدائم ، الذي هو امتداد الحضرة الإلهية! ، وهو : باطن الزمان ، وبه يتحدد الأزل والأبد!» .

فهو ، إذن ، «دائم» و «خالد» ، وهو ليس «الزمان» ولا «الوقت» : المتجدد ، المعلوم ، الحدود بين فعلين وحركتين ، وإنما هو «باطن الزمان» ، وماضيه البعيد هو الأزل ، ومستقبله البعيد هو : الأبد!

وإذا شئنا شاهدا من اللغة على هذا المعنى الذي حدده الجرجاني وجدناه عند الشاعر جرير . . فعندما قال له الفرزدق : فإنى أنا الموت الذي نازل بنفسك فانظر كيف أنت تحاوله

أجابه جرير :

أنا الدهر ، يفني الموت والدهر خالد فجئني بمثل الدهر شيئا تطاوله! فجعل «الدهر» شاملا للدنيا والآخرة! . .

ولعل هذا المعنى ، الذى يجعل من «الدهر» «استداد الحضرة الإلهية» هو الذى جعل الرسول ، على ، ينهى عن سب «الدهر» ، لأن الدهر هو «الله»! . . ففى حديث أبى هريرة يقول الرسول فيما يرويه عن ربه : «يؤذينى ابن آدم ، يسب الدهر ، وأنا الدهر ، بيدى الأمر ، أقلب الليل والنهار (٥)» . . وعن أبى هريرة ، أيضا ، يقول الرسول : «لا تقولوا خيبة الدهر ، فإن الله هو الدهر !(٢) »

والبعض يعلل النهى عن سب الدهر ، بأن الناس كانوا يضيفون النوازل إلى الدهر ، ولذلك سبوه ، فأراد الرسول ، ولله ، أن يعلمهم أن الفاعل لهذه النوازل هو الله ، فمن سب الدهر ، على أنه الفاعل لها ، فكأنما قد سب الله! . . لكن . . يبقى هذا التفسير مقبولا ، فقط ، على مذهب الجبرية . . ومن ثم تبقى هذه الأحاديث ذات معنى أعمق في ضوء تعريف الجرجاني للدهر بأنه : «الآن الدائم الذي هو امتداد الحضرة الإلهية» . .

ويزكى هذا المعنى ويدعمه أن الاتفاق قائم على أن «الحق» هو الله ، وهو من أسمائه . . ثم إننا واجدون حديثا نبويا يسمى «الدهر» «بالحق» . . ففى حديث بدء الوحى بغار حراء ، يتحدث الرسول إلى زوجه خديجة عن مخاوفه من أن يكون به جنون ، وعن إشفاقه على نفسه أن يصيبها بلاء ، فتطمئنه قائلة : «أبشر ، فوالله لا يخزيك الله أبدا ، إنك لتصدق الحديث ، وتصل الرحم ،

وتحمل الكّلّ، وتقرى الضيف، وتعين على نوائب الحق. . . (") » أى : «وتعين على الدائم» هو «الحق» هو «الحق» هو «الحضرة الإلهية» ، كما يقول الجرجاني في التعريفات! ! . .

# \* \* \*

أما عندما يكون «الدهر» هو «الزمان» الطويل والأمد الممدود ، فإنه – وهو الذي لا وجود له في الخارج - يكون عبارة عن «مقارنة حادث لحادث» ، وحتى هذه المقارنة هي أصل اعتباري عدمي ، فتحديده موقوف على الحوادث والحركات . . وتحديد المتكلمين المسلمين للزمان -[الدهر] - بمقارنة الحوادث والحركات ، متفق مع قول الحكماء القدماء بأنه مقدار حركة الفلك . . وإذا كان «الزمان» موهوما ، لا وجود له في الخارج ، فإنه يتحدد بمقارنة الحركة ، التي هي موجود معلوم متجدد ، وهذا المعنى هو الذي يقول فيه الجرجاني إن الزمان - عند المتكلمين -هو «عبارة عن متجدد معلوم يقدر به متجدد موهوم ، كما يقال : آتيك عند طلوع الشمس ، فإن طلوع الشمس معلوم ، ومجيئه موهوم ، فإذا قرن ذلك الموهوم بللك المعلوم زال الإبهام . .» . . فطلوع الشمس -كحدث وحركة - معلوم ، له وجود خارجي . . أما زمان الجيء فموهوم ، لا وجود له في الخارج ، لكن الاقتران هو السبيل للتحديد وزوال الإبهام . . وهذا هو المعنى الذي ذهب إليه الإمام المعتزلي أبو الهذيل العلاف [ ١٣٥ - ٢٣٥ هـ ٧٥٣ - ٨٥٠ م ] والذي يرويه عنه الأشعري [ ٢٦٠ – ٣٢٤ هـ ٨٧٤ – ٩٣٦ م] في إمقالات الإسلاميين] ، فلقد عرف الوقت بأنه «هو الفرق بين الأعمال ، وهو مدى مابين عمل إلى عـمل ، وهو يحـدث مع كل وقت فـعل<sup>(٨)</sup>» . . وهو نفس المعنى الذي

اختاره التفتازاني [۷۱۲ - ۷۹۳ هـ ۱۳۱۲ - ۱۳۹۰م] عندما قال عن الزمان إنه «عبارة عن متجدد يقدر به متجدد آخر (۹) . .»

# \* \* \*

والنسبة إلى «الدهر»: دهرى ، للفرد المذكر ، «دهرية» للمرأة ، أو للجماعة والتيار الفكرى . . فيقال : رجل دهرى ، إذا كان مسنا طاعنا في العمر . . وفي حديث عمرو بن سلمة : « . . . . تقول عجوز لنا دهرية . . . . . . الذي لا يؤمن دهرية . . . . . . الذي لا يؤمن بالآخرة ، لقوله ببقاء الدهر وجحده وجود الصانع المدبر العالم القادر ، وقوله بأن العالم لم يزل موجودا كذلك بنفسه ، لا بصانع مدبر ، وكذلك الحيوان قد جاء من نطفة ، والنطفة من حيوان . كذلك كان وكذلك يكون أبدا ، وليس هناك شيء خارج الطبيعة ، فهي مستكفية بنفسها ، مستغنية عن خالق يوجدها ، والحياة الخلقية ما هي إلا الامتداد للحياة البيولوجية! . وباختصار ، [قالوا: ماهي إلا حياتنا الدنيا ، غوت ونحيا ، وما يهلكنا إلا الدهر إ"! .

<sup>(</sup>١) الهوامش:

<sup>(</sup>١) رواه البخاري ومسلم والنسائي والإمام مالك في الموطأ .

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري ومسلم .

<sup>(</sup>٣) رواء البخاري ومسلم وأبو داود والترمذي والنسائي وابن ماجة والدارمي والإمام أحمد .

<sup>(</sup>٤) رواه البخاري ومسلم والترمذي والنسائي وابن ماجة والإمام أحمد .

 <sup>(</sup>٥) رواه البخاري ومسلم وأبو داود والإمام أحمد .

<sup>(</sup>٦) رواء البخاري ومسلم والإمام مالك في الموطأ والإمام أحمد ..

<sup>(</sup>٧) رواه البخاري ومسلم والإمام أحمد .

<sup>(</sup>٨) [مقالات الإسلاميين] جـ ٢ ص ١٣٠ طبعة القاهرة سنة ١٩٦٩ م .

<sup>(</sup>٩) [شرح العقائد النسفية] ص ٢٤٦ طبعة القاهرة سنة ١٣٣٢ هـ .

<sup>(</sup>١٠) رواه الإمام أحمد .



علم الكلام: هو العلم الذي يُقْتَدَرُ معه على إثبات الحقائق الدينية ، بإيراد الحجج عليها ، ودفع الشبه عنها .

ومن أسمائه الأخرى: علم التوحيد والصفات . . وعلم أصول الدين . . وعلم النظر والاستدلال . . والفقه الأكبر - وهي تسمية الإمام أبي حنيفة النعمان [٨٠ - ١٥٠ هـ ٦٩٩ - ٧٦٧ م] له - . .

وعلم الكلام ، في تصنيف العلوم الإسلامية ، هو أشرف العلوم ، لشرف موضوعه على موضوعات العلوم الأخرى . . فموضوعه : ذات الله ، سبحانه وتعالى ، وصفاته - التي يجب إثباتها له . . والتي يجب نفيها عنه - . . والنبوات والرسالات ، المعجزات المثبتة لها ، والصفات اللائقة بأهلها . . ما يجب أن يكونوا عليه ، وما يجوز أن ينسب إليهم ، وما يمتنع أن يلحق بهم . . وأفعال الله ، سبحانه وتعالى . . وأفعال العباد . . وأحوال المعاد ، من البعث والحساب والجزاء . .

وفى هذا العلم تتمثل فلسفة الإسلام . . لأنه هو الذى يتم به إثبات الحقائق الدينية بالحجج العقلية ، فهو قائم على الدليل العقلى ، في أصوله وقضاياه الكبرى . . وبه يرتقى الإنسان من حضيض التقليد إلى ذروة اليقين العقلى في أصول الدين . . إنه فلسفة المسلم ، التي تحدد نظرته للكون ، والحياة ، ومعنى الحياة؟! . . .

وهو بمثابة «منطق» العقيدة الإسلامية ، لأن فيه سبل الاستدلال على أصولها ، كما أن في «المنطق» مسالك الحجة في علوم أهل النظر . .

أما سبب تسميته بعلم أصول الدين ، فلأن موضوعاته هي الأساس الذي تبنى عليه سائر علوم الإسلام . . فإذا ثبت بالحجة العقلية وجود إله واحد صانع قادر عالم ، مرسل للرسل ، منزل للكتب ، كان هناك مجال لبناء ووجود علوم للتفسير ، والحديث وأصوله ، والفقه وأصوله ، الخ . . فجميع العلوم الإسلامية متوقفة على هذا العلم . . علم أصول الدين . .

ولقد سمى علم التوحيد ، لما للتوحيد من مركزية في عقائد الإسلام . . وسمى بالفقه الأكبر ، لمقابلته لفقه الفروع ، الذى هو علم الشرعيات - أو الشرائع - أى علم الأحكام الفرعية - أى العملية - . . بينما الفقه الأكبر هو علم الأحكام الأصلية ، أى الاعتقادية . .

أما تسميته بعلم النظر والاستدلال ، فلأن أدوات إثباته للحقائق الدينية هي النظر والاستدلال بالعقل أو بالعقل والشرع معا . .

وهناك خلاف في سبب تسميته بـ «علم الكلام» . . هل بسبب الجدل الذي دار حول «كلام الله» ، سبحانه وتعالى - وهو من مباحثه - أقديم هو ؟ أم مخلوق ؟؟ . . أم لأن مبنى هذا العلم قائم على الدليل العقلى ، وأثره يظهر من كل «متكلم في كلامه»؟؟ . . أم لشبهه بالمنطق - في الفكر اليوناني - كأداة لتنبيه مسالك

الحجة - ثم عدل عن مصطلح «المنطق» إلى مصطلح «الكلام» للتمييز بينهما؟؟ . . أم لأنه يورث المشتغل به القدرة على «الكلام» في الشرعيات؟؟ . . أم لأن أبوابه قد عنونت به : « الكلام في كذا . . . الكلام في كذا . . . »؟؟ . . .

لقد اختلف العلماء هذا الاختلاف في سبب اشتهار هذا العلم به «علم الكلام»! . . ونحن إذا نظرنا في النشأة المتدرجة لمباحث هذا العلم ، نجد أن أولى مسائله ، التي أحدث العلماء «الكلام» فيها ، كانت مسألة «صفة القدر» ، ومباحث العدل الإلهى ، وأفعال الله وأفعال العباد ، والخرية . . والجبر . . والتخيير . . والتسيير . فبعد التحولات التي طرأت على الحياة السياسية والدستورية الإسلامية ، بسبب الانقلاب الأموى ، نشأت أفكار الجبر والجبرية وأفكار الإرجاء ، التي ترجع كل ذلك إلى إرادة الله وفعله . . وشاع «الكلام» في «صفة القدر»! . .

وإن أقدم النصوص التي بقيت لنا من النصف الثاني للقرن الهجرى الأول ، حول هذه القضية ، وهو نص الرسائل المتبادلة بين الخليفة الأموى عبد الملك بن مروان [٢٦ - ٨٦ هـ ٦٤٦ - ٧٠٥] وبين إمام ذلك العصر ، ورأس علماء علم الكلام الإسلامي ، الحسن البصري [٢١ - ١١٠ هـ ١٤٢ - ٧٢٨م] ترجح أن بداية «الكلام» إنما كان في «صفة القدر» - قبل «الكلام» في خلق القرآن ، وحدوثه وقدمه بأكثر من قرن! . . وعبارة الحسن البصري - في رسالته الجوابية - على عبد الملك

ابن مروان ، يقول فيها : « . . وإنما أحدثنا الكلام فيه - [صفة القدر] - من حيث أحدث الناس النكرة له! . . » . . وكان عبد الملك بن مروان قد كتب إليه مستنكرا إحداث «الكلام» في هذا الأمر ، قائلا : « . . ولا نعلم أحدا تكلم به نمن أدركنا من الصحابة! . . »

فهل سمى هذا العلم بهذا الاسم - علم الكلام - «لحدوث الكلام» - يومئذ - في أولى مسائله . . «صفة القدر»؟! . . ولأن «المتكلمين» كانوا هم العلماء الذين أحدثوا «الكلام» في هذه المباحث ، التي غدت أبوابا ومباحث لهذا العلم ؟! . .

إنه احتمال يضاف إلى ما سبق إيراده من الاحتمالات! . .

# \* \* \*

ولما كان علم الكلام هو علم أصول الدين ، ولما كانت مباحثه هي أمهات العقائد وأركان الاعتقاد ، فلقد جعل الشيعة - على اختلاف فصائلهم - مبحث الإمامة من مباحث علم الكلام . . لأنها - الإمامة - عندهم من أصول الدين وأمهات عقائده . . فلما صنف أهل السنة - منذ النشأة الأولى لتيار «أهل العدل والتوحيد» - في الرد على مذهب الشيعة في الإمامة - جاروهم في شكل «التصنيف» ، فوضعوا مبحث الإمامة في نهاية كتب علم الكلام - الفقه الأكبر - ولا أبواب مباحث فقه الفروع؟ ! . . مع تنبيههم على أن الإمامة والسياسة والدولة والخلافة ليست من العقائد والأصول ، وإنما هي من الفروع . . فمكانها الطبيعي في

«التصنيف» هو فقه الفروع ، وأنهم إنما وضعوها في نهايات كتب الأصول ، لمجرد مجاراة الشيعة ، الذين سبقوا إلى التصنيف فيها . . وبعبارة الإمام الغزالي [٥٠١ - ٥٠٥ هـ ١٠٥٨ - ١١١١م] : « . . فإن نظرية الإمامة ليست من المهمات ، وليست من فن المعقولات فيها ، بل من الفقهيات . . والنظريات قسمان : قسم يتعلق بأصول القواعد . . وقسم يتعلق بالفروع . . وأصول الإيمان ثلاثة : الإيمان بالله ، وبرسله ، وباليوم الآخر ، وما عداها فروع . . والخطأ في أصل الإمامة وتعينها وشروطها وما يتعلق بها - [ أي في جماع الدولة والسياسة] - لايوجب شيء منه التكفير . . ولكن ، إذ جرى الرسم باختام المعتقدات بها - [الإمامة] - أردنا أن نسلك المنهج المعتاد ، فإن القلوب عن الخالف للمألوف شديدة النفار!»

فلما جاء الماوردى [٣٦٤ - ٥٠٠ هـ ٤٥٠ - ١٠٥٨ م] أحدث جديدا في فن «التصنيف» فأفرد للولايات السلطانية التآليف الخاصة بها . ووجدنا ابن رشد [٢٠٥ - ٥٩٥هـ ١١٢٦ - ١١٩٨م] يسلك ذات السبيل ، فلا يضع الإمامة في كتابه [مناهج الأدلة في عقائد الملة] . بل ولا في كتابه عن فقه الفروع [ بداية المجتهد ونهاية المقتصد] اكتفاء بما أفرد للسياسة خلال شروحه على فلسفة اليونان . . تلك هي ملابسات علاقة المباحث السياسية بمباحث علم الكلام (١) . .

<sup>(</sup>۱) مراجع:

<sup>[</sup>رسائل العدل والتوحيد] تحقيق دكتور محمد عمارة - طبعة القاهرة سنة ١٩٨٧ م . [مقتاح السعادة ومصباح السيادة في موضوعات العلوم] لطائل كبرى زادى - طبعة القاهرة . دار الكتب الحديثة .



مصطلح «العلمانية»، هو الترجمة التي شاعت، بمصر والمشرق العربي، للكلمة الإنجليزية Secul Arism بمعنى الدنيوي، والواقعي، والعالمي . . ذلك لأن العلمانية هي نزعة فلسفية وفكرية وسياسة واجتماعية ترى العالم مكتفيا بذاته، تدبره الأسباب الذاتية المودعة فيه . . فالعالم والواقع والدنيا هي مرجعية التدبير للاجتماع الإنساني والدولة والحياة ، ومن ثم فإن الاجتماع والحياة والدولة ليست في حاجة إلى مدبر من خارج هذا العالم ومن وراء هذه الطبيعة . . والإنسان مكتف بذاته ، يدبر شئونه ويبدع قيمه ونظمه بواسطة العقل والتجربة ، وليس في حاجة إلى شريعة سماوية تحكم هذا التدبير . .

فالعلمانية - لذلك - تُضبط بفتح العين ، لأنها نسبة إلى العالم ، أى الدنيا والواقع الدنيوى ، فهى مصدر غير قياسى ، إذ القياس فيها هو «العلمانية» - نسبة إلى العالم - وهناك في المغرب العربى من يترجمها «بالدنيوية» .

ولقد نشأت العلمانية - بأوربا - في سياق النهضة الحديثة ، وكانت من أبرز معالم فلسفة التنوير الوضعي الغربي ، التي جابه بها فلاسفة عصر الأنوار - في القرنين السابع عشر والثامن عشر-سلطة الكنيسة الكاثوليكية ، بعد أن تجاوزت هذه الكنيسة الحدود التى رسمتها لها النصرانية ، وهى خلاص الروح ، وعلكة السماء ، وتركُ مالقيصر لقيصر ، والاقتصار على مالله . . لقد تجاوزت الكنيسة حدود رسالتها واختصاصاتها ، فبعد عصور من سيادة نظرية «السيفين» Theory of the Two Swords أى السيف الروحى ـ أو السلطة الدينية للكنيسة – والسيف الزمنى – أى السلطة المدنية للدولة – جمعت الكنيسة السلطتين معا ، فضمت الكنيسة واللاهوت ، في ظل نظرية «السيف الواحد» Theory of one Sword .

وتحت حكم «البابوات - الأباطرة»، أضفت الكنيسة قداسة الدين وثباته على المتغيرات الدنيوية والاجتماعية أفكارا وعلوما ونظما - فرفضت وحرّمت وجرّمت كل مالا وجود له في الأناجيل، وبذلك دخلت أوربا عصورها المظلمة، الأمر الذي استنفر رد الفعل العلماني، الذي حرر الدنيا من كل علاقة لها بالدين. ففي مواجهة الكهنوت الكنسي الذي قدس الدنيا وثبّتها، وجعل اللاهوت النصراني - وهو خال من الفلسفات المنظمة للدولة والاجتماع - المرجع الوحيد للسياسة والعلم والدولة والاجتماع - في مواجهة هذا الفعل، جاء رد الفعل العلماني لينزع كل قداسة عن كل شئون الدنيا، وليحرر العالم من سلطان الدين، وليعزل السماء عن الأرض، جاعلا العالم مكتفيا بذاته، والإنسان مكتفيا بذاته، والإنسان مكتفيا بذاته، والإنسان مكتفيا بذاته، والاجتماع والدولة والنظم والفلسفات محكومة بالعقل والتجربة، دوغا تدخل من الدين.

ولقد ساعدت الملابسات التي نشأت فيها العلمانية ، وكذلك

المواريث الدينية والفلسفية الغربية على هزيمة الكنيسة وتراجع اللاهوت النصراني أمام النزعة العلمانية . .

فلقد كان التخلف الأوربى شاهدا على فشل الحكم الكنسى الكهنوتى . . وكان موقف النصرانية ، الذى يدع مالقيصر لقيصر ، ويقف بالكنيسة ولاهوتها عند خلاص الروح ومملكة السماء ، سلاحا بيد العلمانية ضد اغتصاب الكنيسة للسلطة الزمنية . . وكانت الفلسفة اليونانية - وخاصة عند أرسطو [٣٨٤ - ٣٢٣ ق ما - والتي رأت الذات الإلهية مجرد خالق ومحرك أول للكون ، ترك تدبيره ورعايته للأسباب المادية المودعة فيه - أى أن العالم مكتف بتدبير ذاته ، لا يحتاج إلى مدبر مفارق له - . . كانت هذه الملابسات الواقعية والمواريث الدينية والفلسفية - في أوربا - عونا لا نتصار العلمانية على الكنيسة وسلطانها . .

ولقد تميز ، في إطار فلاسفة العلمانية الأوربية ، تياران :

تيار مادى ملحد ، طمح إلى تحرير الحياة - كل الحياة - من الإيمان الدينى . . وكانت الماركسية أبرز إفرازات هذا التيار . . أما التيار الثانى ، فهو مؤمن بوجود خالق للكون والإنسان ، لكنه يقف بنطاق عمل هذا الخالق عند مجرد الخلق ، فيحرر الدولة والسياسة والاجتماع من سلطان الدين ، مع بقاء الإيمان الدينى علاقة خاصة وفردية بين الإنسان وبين الله . . ومن فلاسفة هذا التيار هوبز المحاركة التيار هوبز المحاركة الحاركة التيار هوبز المحاركة الحاركة الحررة الحراكة التيار هوبز المحاركة الحراكة التيار هوبز المحاركة المحاركة الحراكة الحراكة الحراكة الحراكة المحاركة المحاركة المحاركة المحاركة المحاركة المحاركة الحراكة المحاركة المحاركة الحراكة المحاركة المحار

وليبينز Leibniz [١٧١٢ - ١٧١٦م] وروسو Rousseau - ۱۷۷۸م] وليسينج Lessing [۱۸۷۱ - ۱۸۷۱م] . .

ولقد ظلت العلمانية خصوصية غربية حتى القرن التاسع عشر ، عندما جاءت إلى بلادنا الإسلامية في ركاب النفوذ الأجنبي والاستعمار الغربي الحديث . . وإذا كانت مصر - بحكم الموقع . . والسبق في التطور . . والاستقلال النسبي عن السلطان العثماني منذ ولاية محمد على باشا [١١٨٤ - ١٢٦٥ هـ ١٧٧٠ - ١٨٤٩م] عليها سنة ١٨٠٥م - قد مثلت طليعة الأقاليم الشرقية في التأثر بالفكر الأوربي - ومنه العلمانية - فلقد كان وفود العلمانية إليها غوذجا لتسللها من أوربا إلى بلاد الشرق الإسلامي في ركاب النفوذ الأجنبي والاستعمار الحديث . .

فبعد تحطيم النظام الحمائي - للصناعة والتجارة - الذي أقامه محمد على باشا في مصر زاد نفوذ التجار الأجانب، ونشأت على عـهـد الخـديوي سـعـيـد ، في سنة ١٢٧٢ هـ - ١٨٥٥ م - أول محكمة تجارية مختلطة – بين المصريين والأجانب – «مجلس تجار» - تسلل إليها القانون الوضعى الفرنسي .

ومع تزايد أعداد الجاليات الأجنبية ونفوذها - وخاصة بعد عقد اتفاقية حفر قناة السويس - نشأت «المحاكم القنصلية» لتقضى في المنازعات الناشئة بين المصريين وبين الأجانب، وقضاتها أجانب، ولغتها أجنبية ، وقانونها وضعى علماني . .

ولما زادت فوضى «القضاء القنصلي»- الذي توزعته سبع عشرة

محكمة قنصلية - نُظُّمت هذه الفوضى سنة ١٨٧٥ م بإنشاء «الحاكم المختلطة» - وقضاتها أجانب، ولغتها فرنسية، وشريعتها هي قانون نابليون . .

وبعد أن كان هذا الاختراق - في الحاكم القنصلية . . ثم الختلطة - مقصورا على المنازعات التي يكون أحد طرفيها أجنبيا حدث تعميم لبلوى هذا الاختراق العلماني في كل «القضاء الأهلي» - أي فيما عدا الحاكم الشرعية ، التي انحصر اختصاصها في شئون الأسرة والأحوال الشخصية - وكان ذلك عقب استعمار الإنجليز لمصر ، فيما سمى «بالإصلاح القضائي» سنة ١٨٨٣م .

ولقد استعان الغرب الاستعمارى بنفر من أبناء الأقلية المارونية ، الذين تربوا في مدارس الإرساليات التنصيرية بلبنان ، في الدعوة إلى غوذجه الحضارى العلماني . . فكان فرح أنطون [١٣٩١ - ١٣٤٠ هـ ١٣٤٠ هـ ١٣٤٠ م. أول دعاة العلمانية في بلادنا . . ثم تخلّق للعلمانية تيار فكرى بلغ ذروته في كتاب الشيخ على عبد الرازق [١٣٠٥ - ١٣٨٦ هـ ١٨٨٧ - ١٩٦٦ م] عن [الإسلام وأصول الحكم] - الذي صدر سنة ١٩٢٥ م - مصورا الإسلام - كالنصرانية - دينا لا دولة ، ورسالة لا حكما ، يدع مالقيصر لقيصر وما لله لله . .

وفى مواجهة هذا التسلل العلمانى إلى بلادنا ، كانت مقاومة تيار الإحياء والتجديد الدينى لعلمنة القانون والنهضة . . فلقد رأى هذا التيار الإحيائى التجديدى فى العلمانية عدوانا على شمولية المنهاج الإسلامى - لأنه دين ودولة ، وجامع بين مالقيصر ومالله . . ولأن نطاق عمل الذات الإلهية - في التصور الإسلامي - لا يقف عند مجرد الخلق ، وإنما هو - سبحانه وتعالى - خالق ومدبر للعالم والاجتماع بواسطة الشرائع والرسالات ﴿ أَلا لَهُ الْخَلْقُ وَالأَمْرُ ﴾ [الأعراف: ١٥] ﴿ قُلْ إِنَّ صَلاتِي وَنُسُكِي وَمَحْيَايَ وَمَمَاتِي لِلَّهُ رَبِ الْعَالَمِينَ (١٦٢) لا شريك لَهُ ﴾ [الأنعام: ١٦٢، ١٦٣].

فكان رفاعة رافع الطهطاوى [١٢١٦ - ١٢٩٠ هـ ١٨٠١ - ١٨٧٣م] أول من انتقد تسلل القانون التجارى لنابليون إلى المجالس التجارية في الموانى التجارية ، ودعا إلى تقنين فقه المعاملات الإسلامي «الوافي بتنظيم المنافع العمومية ، لأن بحر الشريعة المغراء لم يغادر من أمهات المسائل صغيرة ولا كبيرة إلا أحصاها وأحياها . .»

ونهض القانوني البارز محمد قدرى باشا ١٣٣٧ - ١٣٠٦ هـ المحالات ١٨٣١ م] - وهو من تلامذة الطهطاوى - بشقنين فقه معاملات المذهب الحنفي ، ليقدم البديل الإسلامي في القانون ، كجزء من الرفض والمقاومة للقانون الوضعي العلماني . .

ولقد عبر الإمام محمد عبده [١٢٦٥ - ١٣٢٣ هـ ١٨٤٩ - ١٩٠٥ م] - بلسان مدرسة الإحياء والتجديد الإسلامي عن ضرورة إسلامية النهضة ، لأن الإسلام - على عكس النصرانية - منهاج شامل «فهو كمال للشخص ، وأُلفة في البيت ، ونظام للملك . . ولأن سبيل الدين لمزيد الإصلاح في المسلمين سبيل لامندوحة عنها . .»

ومنذ ذلك التاريخ ، ظل التدافع سجالا - في واقعنا الفكرى والقانوني والسياسي- بين دعاة العلمنة لمشروعنا النهضوي وبين دعاة إسلامية هذا المشروع . .

وعندما أعادت مصر صياغة قانونها المدنى ، الذى وضعه الدكتور عبد الرزاق السنهورى باشا [١٣١٣ - ١٣٩١ هـ ١٨٩٥ - ١٩٧١ م] والذى طبق عقب إلغاء الامتيازات الأجنبية سنة ١٩٤٨ م ، زادت فى هذا القانون مرجعية الشريعة الإسلامية عنها فى سابقه الذى وضع سنة ١٨٨٣م . .

ولما وضعت مصر دستورها الجديد سنة ١٩٧١ م نصت مادته الثانية على أن مبادئ الشريعة الإسلامية مصدر رئيسي للقوانين ، وفي التعديل ، الذي تم الاستفتاء عليه ، لهذه المادة سنة ١٩٨٠ م غدت الشريعة هي المصدر الرئيسي للقوانين ، فانفتح بذلك الباب الدستوري أمام المشرع المصرى لأسلمة القانون ، ولإجلاء العلمانية عن المواقع التي احتلتها في بلادنا تحت نفوذ وحراب الاستعمار (١) .

<sup>(</sup>۱) مراجع:

١- [الأعمال الكاملة لرفاعة الطهطاوي] دراسة وتحقيق : د . محمد عمارة - طبعة بيروت سنة ١٩٧٣م .

٢- [الأعمال الكاملة للإمام محمد عبده] دراسة وتحقيق: د . محمد عمارة - طبعة القاهرة سنة ١٩٩٣ م .

٣ - [تقويم النيل] لأمين سامي باشا . طبعة القاهرة سنة ١٩٣٦ م .

٤ - [عصر إسماعيل] لعبد الوحمن الوافعي . طبعة القاهرة سنة ١٩٤٨ م .

العلمانية بين الغرب والإسلام] للدكتور محمد عمارة - طبعة القاهرة سنة ١٩٩٦ م.



من الظواهر التي شاعت في حياتنا الفكرية - في العقود الأخيرة - ظاهرة الضيق بالرأى المخالف - وحكم غير المختصين في أعمال فكرية لا علاقة لتخصصهم العلمي بها ، وقياسها بغير المعايير التي يجب أن تقاس بها؟ ! . . والذهاب في «ضيق الصدر الفكرى» إلى حد الحكم بالكفر على هؤلاء المخالفين؟ ! . .

ويخطئ من يظن أن هذا السلوك الردىء وقف على «الإسلاميين» . . ذلك أن «الإسلاميين» . . ذلك أن سلاح التكفير هذا قد أصبح مشهرا ضد العديد من فصائل الإسلاميين ، توجهه ضدهم «دول» و «مؤسسات» ، وليس مجرد كتاب أو مفكرين؟! . . الأمر الذي يدعو إلى الاحتكام إلى الإسلام ، طلبا لكلمة سواء ، في هذا الأمر الخطير . .

وإذا كان إسلامنا قد علمنا أن معرفة الحق هي السبيل إلى معرفة أهله ، وأن الإسلام هو الحاكم على الرجال ، دون أن يكون في تصرفات « الرجال» - إذا تنكبت طريق الحق - ما يعيب الإسلام . . ومن ثم فإن على مختلف الفرقاء : الذين يدافعون عن الإسلام دفاع «الدبة التي قتلت صاحبها» من فرط حبها - غير الواعى - إياه؟ ! . . وأيضا أولئك الذين يتلقفون صنيع هذه «الدبة» لتشويه الدعوة المقدسة والنبيلة من أجل استكمال أسلمة الواقع والقانون في مجتمعات المسلمين . . . إن مختلف الفرقاء في هذه

القضية مدعوون إلى الاحتكام إلى «الحق» ، كما تمثل فى أصول الإسلام - قرآنا وسنة - ، وفى فكر أعلامه ، وفى تطبيقات هذه الأصول ومناهج هؤلاء الأعلام . . ومنهم علماء وأعلام الأزهر الشريف ، على امتداد تاريخه العريق . .

فالله ، سبحانه وتعالى ، يعلمنا - بقرآنه الكريم - تفرده وحده ، واختصاصه دون سواه بالحكم على العقائد والضمائر والأفئدة والقلوب ، لأنه وحده صاحب العلم الحيط بما فيها ، لم يعط شيئا من ذلك لأحد سواه . . ﴿ يَا أَيُهَا الّذِينَ آمَنُوا إِذَا ضَرَبْتُم فِي سَبِيلِ اللّهِ فَتَبَيْنُوا وَلا تَقُولُوا لَمَنَ أَلْقَىٰ إِلَيْكُمُ السلام لَسْت مُؤْمَنا تَبْتَغُونَ عَرَضَ الْحَيَاة الدُّنِيا فَعند اللّه مَعَانِمُ كَثِيرةٌ كَذَلك كُنتُم مَن قَبْلُ فَمنَ اللّه عَلَيْكُم فَتبِينُوا إِنَّ اللّه كَانَ بما تَعمَلُونَ خَبيراً ﴾ (١)

ولقد وقف أثمة تفسير القرآن الكريم وأعلامه أمام هذا التوجيه الفرآنى والفريضة الإلهية ، وقفة ذات دلالة ، فقالوا لنا : إن في هذا التوجيه الإلهي «من الفقه باب عظيم» وهو أن الأحكام تناط بالمظان والظواهر، لاعلى القطع واطلاع السرائر.. فالله لم يجعل لعباده غير الحكم بالظاهر... (<sup>7)</sup> .

فعلى الذين يقلدون الكهانة الكنسية ، باسم الإسلام ، وأيا كانت مواقعهم ، أن يتقوا الله في الإسلام - الذي لم يحفظوا كتابه ، ولم يفقهوا علومه ، ولم يكتبوا في فكره كتابا واحدا؟! . .

وعلى أعداء الشريعة ، وأنصار «التغريب» ، والمبشرين بالتبعية

للحضارة الغربية ، أن يعلموا أن هذه «الصغائر» ليست من الإسلام في شيء . . ومن ثم فلا حجة فيها على الإسلام؟! . .

• ورسول الإسلام ، على ، هو الذي نتعلم منه النهج والقدوة في هذا المقام . لقد جاءه نفر من صحابته يحدثونه عن «الوساوس» التي جعلتهم «يشكون» في جوهر الدين ومحور التدين . . في ذات الله؟! . . . فلم يجزع رسول الله ، على . . ولم ينهرهم . . ولم يتصيد مواقف الضعف ليوجه الاتهامات . . بل وصف حالهم وقلقهم الفكرى ، «وشكهم المنهجي» الباحث عن سبل اليقين بأنه «صريح الإيمان» ومحض الإيمان» ولبه وجوهره؟! . .

ف فى الحديث ، الذى يرويه أبو هريرة ، يقول : جاء نفر من الصحابة إلى رسول الله ، إلى أحدنا يحدث نفسه بالشيء ما يحب أن يتكلم به وأن له ما على الأرض من شيء . . وإنا نجد فى أنفسنا ما يتعاظم أحدنا أن يتكلم به »!

فأجابهم الهادى البشير: «وقد وجدتموه»؟! . . قالوا: نعم . . فقال : « ذاك صريح الإيمان .. ذاك محض الإيمان »(٣)؟! . .

• وإنها لشهيرة وحاسمة قصة ذلك الحديث الذي رواه بطلها أسامة بن زيد ، رضى الله عنهما ، قال : "بعثنا رسول الله ، على ، في سرية ، فصبّحنا الحُرقات- [مكان] - من جهينة . فأدركت رجلا ، فقال : لا إله إلا الله . فطعنته . فوقع في نفسي من ذلك . فذكرته للنبي ، على ، فقال : "أقال: لا إله إلا الله، وقتلته؟!» . . قال قلت : يارسول الله ، إنما قالها خوفا من السلاح . قال : "أفلا شقتعن قلبه لتعلم أقالها أم لا؟!» . . فما زال يكررها على حتى منيت أني أسلمت يومئذ "(!) .

وأمام هذا النهج النبوى ، والموقف الإسلامى الجامع يقف الإمام النووى [ ٦٣٦ - ٦٧٦ هـ ٦٣٣ - ١٢٧٧م] وهو يشرح «صحيح مسلم» ، فيقول : «إنما كلفت بالعمل بالظاهر وما ينطق به اللسان . وأما القلب فليس لك طريق إلى معرفة مافيه»!

فعلى الذين لم يفقهوا نهج الإسلام في صيانة العقائد عن عبث الأحكام وطائش القرارات ، أن يتقوا الله في هذا النهج الذي تميز به الإسلام وامتاز على غيره من الديانات . .

وعلى الذين يكيدون للإسلام ونهجه بتصيد العابث من الأحكام والطائش من القرارات ، أن يميزوا بين هذا النهج الراقى للإسلام الحنيف وبين عبث العابثين . . فمعرفة الحق هى السبيل إلى معرفة أهله – وليس العكس– . . وليس فى حكم «الرجال» ما ينهض حجة على الإسلام؟! . . .

- وهاهو حجة الإسلام أبو حامد الغزالى [ ٠٥٠ ٥٠٠ هـ المدنيا أن هذا النهج الإسلامى لم يكن مجرد «فكر نظرى» ، وإنما كان التزام حضارة وضعه أعلامها فى «الممارسة والتطبيق» ، فيقول: إنه «ينبغى الاحتزاز من التكفير ما وجد الإنسان إلى ذلك سبيلا، فإن استباحة الدماء والأموال من المصلين إلى القبلة، المصرحين بقول: لا إله إلا الله محمد رسول الله، خطأ. والخطأ فى سفك محجمة من دم مسلم (٥)»!.
- وفي عصرنا الحديث ، نجد السيادة لهذا النهج الإسلامي العظيم . . فعندما يخلط واحد من دعاة «التغريب» هو فرح

أنطون [١٨٧٤ – ١٩٢٢م] - بين موقف الإسلام ونهجه هذا وبين الكهانة الكنسية الغربية التي زعمت لنفسها حق الحكم على العقائد والضمائر ، ينبري إمام الاجتهاد الإسلامي الحديث ، والابن البار للأزهر الشريف الشيخ محمد عبده [١٣٦٦ - ١٣٢٣ هـ ١٨٤٩ - ١٩٠٥م] ليقول: «إن الله لم يجعل للخليفة ولا للقاضى ولا للمفتى ولا لشيخ الإسلام أدنى سلطة على العقائد وتقرير الأحكام.. ولا يسوغ لواحد منهم أن يدعى حق السيطرة على إيمان أحد أو عبادته لربه، أو ينازعه في طريق نظره... فليس في الإسلام سلطة دينية سوى سلطة الموعظة الحسنة، والدعوة إلى الخير والتنفير عن الشر، وهي سلطة خولها الله لأدنى المسلمين يقرع بها أنف أعلاهم، كما خولها لأعلاهم يتناول بها من أدناهم... وليس لمسلم، مهما علا كعبه في الإسلام، على آخر، مهما انحطت منزلته فيه، إلا حق النصيحة والإرشاد... ولقد اشتهر بين المسلمين وعرف من قواعد أحكام دينهم أنه إذا صدر قول من قائل يحتمل الكفر من مائة وجه، ويحتمل الإيمان من وجه واحد، حمل على الإيمان، ولا يجوز حمله على الكفر <sup>(٦)</sup> . .»؟!

فكان في هذا الفكر الوجه المشرق للإسلام في هذا الموضوع . . تَعَلَّم منه أهل الإخلاص من «الإسلاميين» ومن «العلمانيين» على حد سواء! . .

بل ومالنا لا نُذكر كل الفرقاء ، من أنصار أسلمة الواقع والقانون ، ومن دعاة «التغريب» والتبعية للغرب في الفكر والسلوك . . . مالنا لانذكر كل هؤلاء الفرقاء بنهج الأزهر ، تاريخيا ، في مثل هذه الأمور . . .

لقد جاء حين من الدهر ادعى فيه واحد من علماء الأزهر - هو المرحوم الشيخ على عبد الرازق [١٣٠٥ - ١٣٨٦ هـ ١٨٨٧ - ١٩٦٦ م ١٩٨٦ - ١٩٦٦ المرحوم الشيخ على عبد الرازق [١٩٠٥ - ١٣٨٩ مبر تاريخ الإسلام الطويل . . ادعى أن الإسلام دين لا دولة ، وأن نبيه رسول رسالة روحية وليس حاكما ولا قائد دولة ، وأن هذا الإسلام مثله كمثل المسيحية يدعو لأن ندع مالقيصر لقيصر وما لله لله؟! . .

وعندماتصدى الأزهر، يومنذ، لهنذه الدعوى، وجدنا وثائقه الفكرية، التى نقضت هذا الزعم، قد برنت من أى اتهام للرجل فى عقيدته.. استوت فى ذلك ، حيثيات ، حكم «هيئة كبار العلماء»، وما كتبه الإمام الأكبر الشيخ محمد الخضر حسين فى كتابه [نقض كتاب الإسلام وأصول الحكم] وما كتبه المفتى محمد بخيت المطيعى فى كتابه [حقيقة الإسلام وأصول الحكم] . . . . .

بل وكان ذلك هو التزام الأزهر وعلمائه عندما خرج الدكتور طه حسين سنة ١٩٢٦م بكتابه [في الشعر الجاهلي] . . وفيه مافيه من إلقاء ظلال الشك الديكارتي على بعض من قصص القرآن الكريم؟! . .

فبدء امن القرآن الكرم . . . إلى السنة النبوية الشريفة . . . إلى النهج الذى انتهجه أئمة الإسلام وأعلامه . . . والذى جسدته مواقف الأزهر الشريف ، عبر تاريخه العريق ، . . . كانت مقارعة الحجة بالحجة . . . والدعوة إلى الله بالحكمة والموعظة الحسنة . . . والتحرج كل التحرج من الكهانة والسلطة الدينية في الحكم على الضمائر والعقائد والأفئدة والقلوب . . .

وعندما أصيبت بعض الفصائل الشبابية في حركة الصحوة

الإسلامية المعاصرة بداء الحكم على عقائد المسلمين بالكفر وعلى مجتمعاتهم بالارتداد إلى الجاهلية ... كان الأزهر في مقدمة من تصدى لهذا الانحراف عن نهج الإسلام بالنقد والتفنيد والتوجيه...

تلك هي تقاليد الإسلام الدين . . والإسلام الحضارة ، مع هذه القضية ، التي يجب أن يرعى فيها الجميع هذه التقاليد التي أرساها الإسلام منذ أن نزل الوحى بكتابه المبين على قلب الصادق الأمين ، عليه الصلاة والسلام . .

#### \* \* \*

إن طوق النجاة لهذه الأمة إنما يكمن في «الإبداع» و «الاجتهاد» و «التجديد» الذي تصوغ به مشروعها الحضاري المتميز عن المشروع الغربي ، كشرط ضروري لنجاح جهادها المقدس لوضع هذا المشروع في الممارسة والتطبيق . .

وإن هذا البلاء ، المتمثل في «ضيق الأفق» و «ضيق الصدر الفكرى» ، إلى حد تكفير المخالفين . . إن هذا البلاء هو أعدا أعداء «الإبداع» و «الاجتهاد» و «التجديد» ! . .

فليتق الله المخلصون - الغافلون - من مختلف الفرقاء ؟! . .

#### الهوامش: (۱) النساء : ۹۶ ـ

- (٢) القرطبي [الجامع لأحكام القرآن] جـ ٥ ص ٣٣٩ ، ٣٤٠ . طبعة دار الكتب المصرية .
  - (٣) حديثان رواهما مسلم والإمام أحمد .
  - (٤) رواه مسلم وأبو داود وابن ماجة والإمام أحمد ،
  - (٥) [الاقتصاد في الاعتقاد] ص ١٤٣ . طبعة القاهرة مكتبة صبيح . بدون تاريخ .
  - (٦) [الأعمال الكاملة للإمام محمد عبده] جـ ٣ ص ٢٨٣ ٢٨٩ . دراسة وتحقيق : د .
     محمد عمارة . طبعة بيروت سنة ١٩٧٧م .

# قابلان المراقد المراقد

فى عصرنا الحديث . . وعندما تجاوزت أمتنا طور الحقبة المملوكة العثمانية . . وأخذت بأسباب اليقظة والتقدم . . اشرأبت الأعناق وطمحت العقول وأملت الأفئدة فى طى صفحة التخلف والتراجع والجمود فى كتاب المرأة العربية والمسلمة . . تلك الصفحة التى سادت عصورنا المملوكية العثمانية ، والتى صارت فيها المرأة - لدى القطاع المؤثر فى مدننا ودوائر الحكم ببلادنا- مجرد «شىء» تتزين به البيوت والقصور . . وأداة متعة للفراش . . وجزءًا لطيفا من سقط المتاع! . .

ومع بداية الصفحة الجديدة من كتاب تطورنا الحضارى ، وجدنا أنفسنا ، ولا زلنا نجدها ، أمام مذهبين متميزين تميزا واضحا فى فلسفة «تحرير المرأة العربية والمسلمة» . . .

۱ - مذهب تيار التجديد الدينى والبعث الحضارى وإحياء الأصالة العربية الإسلامية . . ذلك الذى دعا رواده وأنصاره إلى طى صفحة «الوافد التركى المملوكي» ، وإلى جعل المرأة المعاصرة والجديدة : الامتداد المتطور لسالفتها فى حقبة ازدهارنا الحضارى الأولى . .

٢ - ومذهب أنصار «الغزو الفكرى التغريبي» ، الداعى إلى طى
 صفحات حضارتنا العربية الإسلامية جميعا ، لنبدأ فى قضية

«تحرير المرأة» من حيث انتهى الفكر الذى أبدعته الحضارة الغربية لتحرير نسائها ، وتطبيقات هذا الفكر ، وذلك بدعوى أن مذهب الغرب هذا ، ونموذجه في هذا «التحرير» ، هو من «المشترك الإنساني العام» وليس من «الخصوصية الحضارية» التي تتمايز فيها الحضارات! . .

وتلك ، لعمرى! قضية تحتاج إلى نظر أكيد من العقل الرشيد! . . كثيرون لا يعرفون أن تاريخ الحضارة الغربية فى «التفكير» و «الدعوة» لحقوق المرأة ، هو تاريخها الحديث . . فقبل القرن الثامن عشر والتاسع عشر لم يكن لذلك الأمر ذكر فى عالم الحضارة الغربية بإطلاق . .

ولا يظنن أحد أن حال المرأة الغربية في العصور الوسطى لحضارتها كان كحال المرأة العربية الإسلامية في عصور تراجعنا الملوكية العثمانية . . فالفوارق بينهما جذرية وشاسعة لاتقبل المقارنة أو التشبيه . . فما أنجزه الإسلام من تحرير للمرأة العربية والمسلمة منذ ظهور الإسلام استمر أغلبه قائما في الريف والبداوة والأحياء الشعبية . . وحتى الشريحة التي قبعت في حريم قصور السراة والحكام والأمراء والأجناد فإنها لم تحرم من كل الحقوق التي منحتها إياها شريعة الإسلام . . فالذمة المالية المستقلة ، وحق الملكية ، والتصرف فيها ، ظلت قائمة دون انتقاص . . وكذلك أحكام الشريعة في الولاية على الأبناء ، وغيرها من الحقوق المتعلقة بالميراث ، وبالإعفاء من تبعات الإنفاق المالي في البيوت . . الخ . .

أما في الحضارة الغربية ، فإن المرأة لم تكن شيئا مذكورا على الإطلاق . . كانت شبه منبوذة ، ينظر إليها على أنها ناقصة الجسم والعقل والوجدان ، لاحق لها ولانصيب في العلم ، أو الحرية ، أو الملكية أو التعامل المالي ، أو الولاية على أبنائها وحضانتهم ، حتى إذا مات والدهم في حياتها! . . بل لقد نظروا إليها ، بناء على لاهوت الكنيسة ، باعتبارها جسدا بلا «روح» ، وزعموا أن ما بداخلها هو «شيطان»؟! . .

تلك كانت حال المرأة الغربية ، حتى العصر الحديث ، عندما بدأت «فكرة» و «دعوة» حقوق المرأة هناك في القرنين الثامن عشر والتاسع عشر . .

وإذا كان هذا هو تاريخ «تفكير» الغرب و «دعوته» لتحرير المرأة . . فإن هذا «الفكر» وهذه «الدعوة» لم ينتصرا ، فيتجسدا في دساتير الغرب وقوانينه إلا في القرن العشرين! . .

وبسبب من اقتران أفكار تحرير المرأة الغربية بالفكرية الرأسمالية للثورة الصناعية ، فلقد اتخذت تلك الدعوة ذات الطابع والروح اللذين طبعا نهضة الغرب وإحياءه في العصر الحديث ، الطابع المادي لحضارة الغرب ، والنظرة الرأسمالية للمرأة ، باعتبارها سلعة في سوق العمل الرأسمالي ، وسلعة في سوق الإغراء . . كما تميز مفهوم حريتها وتحررها بما تميزت به «الحرية» في الحضارة العلمانية الغربية ، من الانفلات الذي لا تلزمه شريعة إلهية ، ولا يلتزم بد «قيم» الدين! . . فتميزت به الحربية الإسلامية من خصوصيات . .

فإذا كانت فلسفة «التحرير الإسلامي للمرأة» قد انطلقت من تحديد مكانتها بالنسبة للرجل ، باعتبارهما «شقان متكاملان ومتساويان» . . فلقد انطلقت فلسفة الغرب في تحريرها من مقولة «النّدّيّة» القائمة على «التماثل» بينهما . . فطمحت المرأة الغربية إلى أن تكون مساوية للرجل ، منكرة ومستنكرة تمييز الطبيعة بينهما ، فكان حلولها محل الرجل ، واقتحامها كل ميادين عمله الشاق ، و «استرجال» المرأة «انتصارات» توهمت أنها قد حققتها في ميدان التحرير! . .

وإذا كان «التحرير الاسلامي» للمرأة ، لم يجد في «قوامة» الرجل على زوجه ما ينافي هذا التحرير ، لأن هذه «القوامة» هي درجة في سلم القيادة استحقها الرجل لتميز طبيعته في ميادين بعينها ، دون أن تعنى هذه القوامة الانتقاص من مبدأ المساواة . . وبعبارة الإمام محمد عبده ، عند تفسيره للآية الكريمة : ﴿ الرِّجَالُ قَوَّامُونَ عَلَى النَّسَاء بِمَا فَضَّلَ اللَّهُ بَعْضَهُمْ عَلَىٰ بَعْضِ وَبِمَا أَنفَقُوا مِنْ أموالهم ﴾ (١) : «فإن المراد بالقيام هنا هو الرياسة التي يتصرف فيها المرءوس بإرادته واختياره ، وليس معناها أن يكون المرءوس مقهورا مسلوب الإرادة لايعمل عملا إلا مايوجهه إليه رئيسه، فإن كون الشخص قيما على أخر هو عبارة عن إرشاده والمراقبة عليه في تنفيذ ما يرشده إليه ، أي ملاحظته في أعماله وتربيته . . . (٢) . . . فالقرآن الكريم قد قرن هذه «القوامة» بكامل المساواة الإنسانية بن النساء والرجال ، وذلك في قوله سبحانه

﴿ وَلَهُنّ مثلُ الَّذِي عَلَيْهِنّ بِالْمَعْرُوفِ وَللرِّجَالِ عَلَيْهِنّ دَرِجةٌ وَاللّهُ عَزِيزٌ حَكِيمٌ ﴾ (٣) . . وعن هذه المثلية في الحقوق والواجبات يقول الإمام محمد عبده في تفسيره لصدر هذه الآية : [ولهن مثل الذي عليهن بالمعروف] : «هذه كلمة جليلة جدا ، جمعت ، على إيجازها ، مالايؤدي بالتفصيل إلا في سفر كبير ، فهي قاعدة كلية ناطقة بأن المرأة مساوية للرجل في جميع الحقوق ، إلا أمرا واحدا عبر عنه بقوله : [وللرجال عليهن درجة] . . حتى قال ابن عباس : إنى لأ تزين لامرأتي كما تتزين لي لهذه الآية : وليس المراد بالمثل المثل بأعيان الأشياء وأشخاصها، وإنما المراد أن الحقوق بينهما متبادلة، وأنهما أكفاء ، فما من عمل تعمله المرأة إلا وللرجل عمل يقابله لها، وإن لم يكن مثله في شخصه، فهو مثله في جنسه، فهما متماثلان في الذات والإحساس والشعور والعقل . .» (٤)

كذلك فإن قوامة الرجل على المرأة ، المؤسسة على تميز طبيعته فى ميادين بعينها، يقابلها، ولاشك وبمنطق فطرة الله، قوامة للمرأة فى الميادين التى تميزها فيها طبيعتها .. فإذا كانت القيادة له فيماله به خبرة وجلد من الميادين، فإنها الراعية والقائدة في ميادين العاطفة والأنوثة والحنو، وابداع واحة السكن الذي يلطف غلظة الحياة وقسوتها!

وإذا كان «الراعي» هو «القائد، والقيم»، فإن الاسلام لم يحرم المرأة من القيادة والقوامة، ولكنه حدد لها ميادينها، المتفقة مع طبيعتها المتميزة، كما صنع ذلك مع قوامة الرجال سواء بسواء.. ففي حديث الرسول، عليه ، نقرأ عن «الرعاية والقيادة والقوامة»، قوله عليه السلام: «كلكم راع وكلكم مسئول عن رعيته، فالأمير

الذى على الناس راع عليهم ، وهو مسئول عنهم . والرجل راع على أهل بيته ، وهو مسئول عنهم . والمرأة راعية على بيت بعلها وولده ، وهى مسئولة عنهم . وعبد الرجل راع على بيت سيده وهو مسئول عنه . ألا فكلكم راع وكلكم مسئول عن رعيته "(°) . . فالقيادة والقوامة ليست وقفا على الرجال ، وإنما هى مرتبطة بتميز الطبيعة وتميز ميادينها . . لأن فلسفة «التحرير الإسلامي» للمرأة قد راعت تمايز التكوين الطبيعي في إطار المساواة الإنسانية تحقيقالتكامل الذكر والأنثى، ابتغاء لسعادتهما جميعا! . .

أما فلسفة «التحرير الغربى، للمرأة، فإنها اعتمدت «النّدية»، فجعلت معركة الأنثى ضد الذكر.. وظنت أن تحررها كامن فى «استرجالها»، فقادتها إلى حال القط الذى قلد أسدا، حتى حرم من ميزات القط دون أن يكتسب ميزات الأسود، متناسية أن فلسفة التكامل تقتضى التنوع بين المتكاملين..

وإذا كانت «الوسطية الإسلامية» وهي الخصيصة العظمى لحضارتنا العربية الإسلامية - قد وضعت حرية الإنسان، رجلا كان أو امرأة، فردا كان أو أمة، في مكانها وسط إطار الشريعة الإلهية . . فجعلت «الحرية» ملتزمة ومحكومة بثوابت الشريعة ومقاصدها وحدودها . . فإن الطابع العلماني - الفاصل بين الدين والدولة ، والمستبعد للدين من فلسفات العلوم ومناهج الفكر - قد أطلق العنان لحرية الإنسان الغربي ، فانطبعت بهذا الإطلاق فلسفة «التحرير الغربي» للمرأة الغربية . . فهي حرة في ابتذال الجسد وعرض مفاتنه على الجميع . . وحرة في إشاعة الجنس وتعميم اللذة ، طالما تم ذلك بالرضا لا بالاغتصاب! . .

لقد نشأت هذه الفلسفة «للتحرير الغربي» للمرأة الغربية ، كجزئية من جزئيات النهضة الرأسمالية الغربية ، ذات الطابع الليبرالي والروح العلمانية ، فحملت خصوصيات الحضارة الغربية ، في الطابع المادي ، وعبادة اللذة ، وانفلات الحرية من مقاصد الشريعة الإلهية وحدودها . . كما حملت ذلك «الوهم» الذي أغرى المرأة «بالاسترجال» ، فشقيت منها الروح والجسد جميعا ، الأمر الذي لم يحقق لها جوهر الحرية وحقيقة التحرير! . .

فهى ، إذن ، «خصوصية حضارية غربية» ، تلك الصورة التى يبشر بها أسرى الغزو الفكرى التغريبى لحرية المرأة . ، وليست ، أبدا ، من قبيل ماهو «مشترك إنسانى عام» .

#### ※ ※ ※

هكذا . . . وبعد هذه الرحلة عبر ميادين الفكر الذى بشرت وتبشر به «النخبة» المتغربة ، ومقارنته بنظيره فى حضارتنا العربية الإسلامية . . وضحت لكل ذى سمع وبصر وفؤاد الحدود الفاصلة بين ما هو :

• مشترك إنساني عام ، لايتمايز ولا يختلف باختلاف الحضارات والقوميات والمذاهب والمعتقدات . . ويدخل في ذلك كل علوم المادة والطبيعة والتجريب ، وحقائقها وقوانينها . . وكثير من التجارب الإنسانية المجردة من الفلسفات . . والعديد من ثمرات الجبرات الإنسانية في المؤسسات والوسائل والسبل ، التي سلكتها الأم في عمارة الكون وتنمية الثروات . .

وخصوصيات حضارية ، تتمايز بتمايز الحضارات ذات
 الفلسفات والمثل المتمايزة . . ويدخل في ذلك كثير من العلوم

الإنسانية ، التي تتمايز بتمايز موضوع بحثها: النفس الإنسانية المتميزة بالفلسفة والمعتقد والمواريث المكونة ومعطيات الاقليم وثمرات الحيط الذي تعيش فيه . . وإذا كان «المشترك الإنساني العام» هو أشبه مايكون «بالهواء» الذي لا يعرف ولا يعترف بالحدود الفاصلة بين القوميات والحضارات . . فإن «الخصوصيات الحضارية» ، هي أشبه ماتكون «بالجيش» ، الذي لا يصح أن يعبر الحدود الحضارية إلا عندما تثبت الحاجة إليه ، ويتم الاستدعاء له ، وبالحجم الذي هو مطلوب ليفيد؟ ! . . فهنا ، لا بد من العرض على المعايير الحضارية والموازين الحاكمة للهوية القومية ، ليتبين ماهو دعم للذات وتنمية لاستقلاليتها وتميزها ، من ذلك الذي يمثل المسخ والنسخ والتشويه لهذه الذات . .

تلك هي «شهادة الفكر» على ماهو من المشترك الإنساني العام . . . وما هو من الخصوصيات الحضارية في عطاء الحضارات الإنسانية وإبداعها .

\* \* \*

الهوامش:

<sup>(</sup>١) النساء : ٣٤ .

 <sup>(</sup>۲) [الأعمال الكاملة للإمام محمد عبده] جـ ٥ ص ٢٠٨ -

<sup>(</sup>٣) النقرة : ٢٢٨ .

<sup>(</sup>٤) [الأعمال الكاملة للإمام محمد عبده إجد ؛ ص ٦٣٠ .

 <sup>(</sup>٥) رواه البخاري ومسلم والإمام أحمد .



فى الحديث عن علاقة الأمة العربية الإسلامية بالآخر الحضارى . . وعلاقة الحضارة الإسلامية بالحضارات الأخرى -وبالحضارة الغربية على وجه الخصوص - وهى العلاقة التى تطرح علينا وعلى الغرب هذا الموضوع - أجد من الضرورى التمييز بين «الأوهام» و «الحقائق» التى اختلطت فى هذا الموضوع . .

- فوهم كبير أن يتصور أحد إمكانية العزلة الحضارية في ظل ثورة وسائل الاتصال الحديثة لأية حضارة من الحضارات ، حتى لو أرادت ذلك ، واجتمع أهلها على اختيار العزلة! . . بل إن مثل هذه العزلة بين الحضارات لم تحدث حتى في التاريخ القديم ، وخاصة للحضارات القائمة في المواقع الحاكمة بطرق الاتصال بين قارات العالم . . وفي مقدمتها حضارات الشرق ، عبر التاريخ . .
- ومن حقائق «طب الحضارات» إذا جاز التعبير أن الانغالة والعزلة الحضارية ، لابد وأن يؤديا إلى الذبول والاضمحلال الحضارى . . تماما كما يحدث للجسم الذي يتغذى على «ذاته» ، دون مدد من «الحيط»! . .
- ومن حقائق «طب الحضارات» ، أيضا ، أن تقليد حضارة لأخرى ، وخاصة في «الهوية» وثوابت السمات والقسمات الميزة لخصوصيتها ، على النحو الذي يؤدي إلى التبعية ، إنما يقود ، هو

الآخر ، إلى الذوبان والاضمحلال الحضارى . . لأن «حياة» الحضارة . . أية حضارية - إنما تكمن في «الإبداع» . . و «الإبداع» مستحيل مع «التقليد» ، فلا يبدع إلا صاحب المشروع المتميز والنموذج الخاص . . أما المقلد فإنه يعطى ملكات الإبداع «إجازة» ، مكتفيا بالنماذج «المعلبة» والخيارات «الجاهزة»! . .

• وإذا كان «الانغلاق» مستحيلا . . وإذا كانت «العزلة» تقود إلى الذبول والاضمحلال . . ولما كان «التقليد» يقود إلى التبعية ، التى تعنى ، هى الأخرى ، الذوبان والذبول ، أى اضمحلال الذاتية والخصوصية . . فلابد - فى العلاقة مع الآخر الحضارى - من البحث عن الموقف الثالث . . الوسط . . العدل . . الحق فى هذا الموضوع . . وهو الذى أسميه بـ «التفاعل الحضارى» ، من موقع الراشد المستقل ، الذى ينفتح على كل حضارات الدنيا ، دون أن يفقد ذاتيته وهويته واستقلاله الحضارى . .

وهذا الموقف . . موقف «التفاعل الحضارى» - الذى هو وسط بين «الانغلاق - والعزلة» وبين «التقليد- والتبعية» - يستلزم ويستوجب اكتشاف مساحة «الخصوصية الحضارية» ، المكونة لهويتنا الحضارية . . والتى لابد من إحياثها ، والاستمساك بها ، وحمايتها - كما تحمى الأم أعراضها . . بل وصناعاتها الوطنية . . واكتشاف مساحة «المشترك الإنساني العام» في الإبداع الإنساني ، لا لنقبله فقط من الأخرين ، بل ولنسعى إلى امتلاكه بكل ما أوتينا من قوة ، ولنتلمذ فيه على كل الأخرين الذين يبدعون فيه ! . .

وإذا كان لى أن أضرب أمثلة على السمات والقسمات التي أراها غاذج لهويتنا وذاتيتنا الإسلامية وخصوصيتنا الحضارية ، فإنى أنبه على أن المدخل إلى هذا الميدان هو الوسطية الإسلامية الجامعة . . أى التي لاتقف ساكنة بين القطبين والطرفين ، وإنما تجمع منهما مايكن جمعه وتأليفه من عناصر الحق والصواب . .

فإذا كانت «النرفانا» الهندية - ومعها الفكر «الباطنى - الغنوصى» - ترى الإنسان «هامشا - حقيرا - فانيا في المطلق» . . على حين تراه الخضارة الغربية سيد هذا الكون . . فإن وسطيتنا الإسلامية تراه الخليفة عن سيد هذا الكون وخالقه ، سبحانه وتعالى . . فلا تجرده من الحرية والسلطات . . وأيضا لا تطلق العنان لهذه الحرية والسلطات . . وإنما تقرها وتنميها ، مع حكمها وضبطها ببنود عقد وعهد الاستخلاف - الشريعة الإلهية - . . فهو الإنسان - بعبارة الإمام محمد عبده - «عبد لله وحده ، وسيد لكل شيء بعده» ! . .

وإذا أقام النموذج الباطني طريق الخلاص - التقدم - على العرفان والرياضة الروحية فقط . . وأقام النموذج المادي - الغربي - التقدم على عوامل المادة وإشباع الحاجات الدنيوية وحدها . . فإن خيارنا الحضاري هو الذي يرى السعادة في التوازن - العدل الوسطية - فيؤسس المعارف على كتابي الوحي المقروء والكون المنظور . . ويقرأ النقل بالعقل ويحكم غرور العقل بالنقل . . ولايرى سعادة في الدنيا إلا إذا حققت سعادة الأخرة - التي هي خير وأبقى - . . ولايقف بالحقوق عند حدود الانسان ، وإنما يمد نطاقها

إلى حقوق الله ، التى تمثلها حقوق الأمة والاجتماع البشرى . . فلا يجرد الإنسان - مشلا - من حقوق التملك فى الشروات والأموال . . كما لا يطلق العنان لتملكه فى هذا الميدان ، وإنما يعتمد نظرية وسطية الاستخلاف ، فيراه مالكا للمنفعة ، محكومة تصرفاته بشريعة المالك الحقيقى والواهب الأصلى للشروات والأموال ، سبحانه وتعالى . .

وقس على ذلك ثمرات ومعالم الوسطية الإسلامية ، التي هي صبغة الهوية الحضارية ، التي ميزت علومنا الإنسانية ، باعتبارها ثقافة «النفس المسلمة» التي تهذبت ويجب أن تتهذب وفق خصوصيات المعتقد والموروث وفلسفة النظر للكون – بدءا . . ومصيرا . . وحكماً وغايات – وكذلك التقاليد والأعراف والعادات . .

تلك أمثلة على بعض سمات الخصوصية الحضارية . . والبصمة القومية . . والذاتية الثقافية . . التي يمثل إحياؤها ، وتمثل حمايتها - مع معترك الصراع الثقافي والإعلامي - الشروط الضرورية للرشد والاستقلال . . ومؤهلات «التفاعل» مع الآخر ، دونما سقوط في إفراط «الانغلاق» أو تفريط «التقليد والتبعية» . .

● ومع اكتشاف وإحياء وحماية مساحة الخصوصية الحضارية - للنجاة من «التقليد . . والتبعية » - فلا بد من اكتشاف مساحة «المشترك الإنساني العام» . . التي تتمثل فيها الإبداعات الإنسانية للحقائق والقوانين والمعارف التي لاتتغاير بتغاير الحضارات والمعتقدات . . وإذا كانت تجارب النفس الإنسانية لاتتكرر ولا تتماثل . . الأمر الذي ميز ويميز العلوم الإنسانية في كل حضارة من الحضارات العربقة . . فإن حقائق وقوانين العلوم «الموضوعية - الطبيعية - المحايدة لا تتغاير بتغاير عقائد أو حضارات علمائها وذلك لثبات المادة التي هي موضوعها . والتمايز بين الحضارات ، في هذا الميدان لا يتعدى فلسفات وأخلاقيات تطبيقات حقائق وقوانين هذه العلوم . . فحقائق علم التربة الزراعية ، لا تتغاير بتغاير باحثيه في المعتقد أو الجنس أو الوطن . . وإغا يقع ويرد التغاير في تطبيقات هذه الحقائق بين من يسخرها في زراعة الحلال الطيب - بالمعيار الديني - وبين من يسخرها في زراعة مايحقق اللذات الدنيوية والشهوات الآنية ، بصرف النظر عن علاقة ذلك بأسباب السعادة في الدار الآخرة . . الأمر الذي يحول مطلق العلم إلى علم نافع . . وعلم لا ينفع ، إذا ضبط «النفع» بضوابط الدين! . .

فإذا نحن اكتشفنا «مساحة: الخصوصية.. والهوية الذاتية».. و «مساحة: المشترك الإنساني العام»، استطعنا تحقيق «الاستقلال الذاتي - الحضاري» مع كل حضارات الدنيا..

### بقيت ملاحظتان:

الأولى: يرصدها الباحث في المسارات الحضارية للأم في هذا الميدان . . عندما يرى أن الأم والحضارات في لحظات القوة والمنعة لاتدقق كثيرا في سبل «الحماية» من الآخر الحضاري . . بل تفتح

- تقريبا - كل النوافذ على الآخرين . . مثلها كمثل معدة الجسم القوى ، لاتخشى طعاما ، لأنها قادرة على الهضم . . والتمثل للمفيد . . والطرد لما هو غير مناسب أو ضار . .

أما في مراحل الضعف والاستضعاف ، فكثيرا ماتعلو الأصوات الداعية للتدقيق في سبل «الجماية» من الآخر الحضاري . . كحال الجسد المريض ، الذي قد يؤذيه حتى الجيد والدسم من الطعام . . بل وقد يضره حتى الهواء العليل! . .

تلك ملاحظة لابد من إدراك مغزاها ونحن نرى الصراع بين «الانفتاحيين» وبين «الانغلاقيين» . . في واقعنا المعاصر . . وهي قد حدثت قديما في مسيرتنا الحضارية . . فإبان نهضة أسلافنا وقوتهم حدث الفتح لأغلب النوافذ ومعظم الأبواب على الآخرين . . أما في عصر التراجع والاستضعاف فلقد رأينا منهج «ابن عربي» ، الذي جعل قلبه معبدا للتوحيد والتثليث والوثنية واليهودية وكل الثقافات ! . . ورأينا منهج «ابن تيمية» الذي رفع شعار : «اقتضاء الصراط المستقيم : مخالفة أهل الجحيم»! . .

والملاحظة الثانية: ترى فى «التفاعل الحضارى» - الرافض «للانغلاق» و «لتقليد - التبعية» - القانون الذى حكم ويحكم العلاقة الصحية بين الحضارات على مر التاريخ - فهو «قانون» . . وليس اختراعا -؟! . .

لقد انفتح أسلافنا على الحضارة الهندية . . لكنهم أخذوا
 حسابها وفلكها ، دون فلسفتها . .

- وانفتحوا على الحضارة الإغريقية والرومانية . . لكنهم أخذوا تدوين الدواوين ، ولم يأخذوا شريعة الرومان وقانونهم . . وأخذوا العلوم الطبيعية ، دون الإلهيات والآداب . . وعندما ترجموا الفلسفة العقلية اليونانية أرادوها سلاحا عقلانيا أجنبيا ضد الباطنية الغنوصية الأجنبية التي مثلت التهديد الأكبر للإسلام وظلت هذه الفلسفة مجرد سلاح بيد «الخاصة» من الفلاسفة ، ولم تتحول إلى فلسفة للإسلام وأمته في يوم من الأيام ! . .
- وانفتح أسلافنا على الحضارة الفارسية . . لكنهم أخذوا
   «التراتيب الإدارية» ، دون المذاهب الفارسية! . .
- وعندما انفتحت الحضارة الغربية على حضارتنا الإسلامية ، إبان نهضتهم ، أخذوا عنا ماهو مشترك إنسانى عام من المنهج التجريبي . . إلى العلوم الطبيعية . . ولم يأخذوا التوحيد الإسلامي ، ولا الوسطية الإسلامية ، ولا المثل والمقاصد والأخلاقيات . . فلقد أسسوا نهضتهم على «كلاسيكيات الإنسانيات اليونانية» في الثقافة المتميزة وعلى حقائق وقوانين العلوم المحايدة التي هي مشترك إنساني عام . . . بل لقد صنعوا هذا «التمييز» حتى مع المفكر الواحد مثل ابن رشد . . فأخذوا عنه عقلانية أرسطو . . وتركوا عقلانيته الإسلامية الجامعة لما بين الحكمة والشريعة من الاتصال-؟! . . وأخذوا طب ابن سينا دون إشراقيته الفلسفية . . الخ . . الخ . .

وعلينا - نحن . . الآن- أن نهيئ ونبلور منهاج التفاعل الحضارى مع الآخرين - غربا وشرقا- وأن نحدد مساحة الخصوصية الحضارية . . والهوية الثقافية . . والبصمة القومية . . ومساحة المشترك الإنساني العام . . لننفتح على الدنيا ، ونصافح الجميع ، دون أن نفقد هويتنا ، فننجو من إفراط «العزلة والانغلاق» . . ومن تفريط «التبعية والتقليد» . .





المباهلة : مُفَاعَلَة بين فريقين متناظرين ومتحاجبين في أمر يختلفان فيه ، يبتهل- أي يتضرع كل منهما إلى ، سبحانه وتعالى ، أن يجعل لعنته على الكاذب منهما .

وفى المباهلة نزلت أيات سورة [آل عمران: ٥٥ - ١١] ﴿ إِنَّ مَثَلَ عَيْسَىٰ عِندَ اللَّهِ كَمَثَلِ آدَمَ خَلَقَهُ مِن تُرابِ ثُمَّ قَالَ لَهُ كُن فَيكُونُ (3) عيسىٰ عِندَ اللَّهِ كَمَثَلِ آدَمَ خَلَقَهُ مِن تُرابِ ثُمَّ قَالَ لَهُ كُن فَيكُونُ (3) الْحَقُ مِن رَبِّكَ فَلَا تَكُن مِن الْمُمْتَرِينَ (3) فَمَنْ حَاجَكُ فِيهِ مِنْ بَعْد مَا جَاءَكُ مِن الْعَلْمِ فَقُلْ تَعَالُواْ نَدْعُ أَبْنَاءَنَا وَأَبْنَاءَكُم ونساءَنَا ونساءكم وأنفُسكُم ثُمَّ نَبْتَهِلْ فَنَجَعَل لَعْنَةَ اللَّه عَلَى الْكَاذِبِينَ (1) ﴾

وسبب ومناسبة نزول آيات المباهلة هذه ما حدث من وفد نصارى نجران ، الذين جاءوا إلى النبى الله بالمدينة سنة ٩ هـ سنة ١٣٠ م - مع رؤسائهم «السيد الأيهم» و «العاقب عبد المسيح» ، و «ابن الحارث» ففى الحوار الذى دار بينهم وبين رسول الله على قال لهم الرسول:

- إن عيسي عبدالله وكلمته .

فقالوا : أرنا عبدا خُلق من غير أب .

فقال لهم الرسول: آدم ، من كان أبوه؟ أعجبتم من عيسى
 ليس له أب؟ فأدم عليه السلام ليس له أب ولا أم .

فنزلت الآيات تدعوهم - إن لم يصدقوا- إلى المناظرة- بحضور أبناء ونساء الفريقين- متنضرعين إلى الله أن ينزل اللعنة على الفريق الكاذب . .

لكنهم خافوا على أنفسهم من تنفيذ المباهلة ، لما علموا من صدق نبوة ورسالة محمد والله حتى قال بعضهم لبعض : «إن فعلتم اضطرم الوادى عليكم نارا»

فعادوا إلى النبي على يسألونه بديلا عن المباهلة وعن الإسلام، وقالوا:

- أما تعرض علينا سوى هذا ؟

فقال : الإسلام أو الجزية أو الحرب .

فعاهدوه - مقابل حرية عقيدتهم وحمايتهم كجزء من رعية الدولة الإسلامية- على جزية مقدارها ألف حُلَّة - ثياب- تُؤدى في شهر صفر ، وألف حُلَّة أخرى تُؤدى في شهر رجب .

وبذلك تكون المباهلة قد وقفت عند حد التحدى بها ، ولم تتم ، لأنهم خافوا عاقبتها ، واختاروا الصلح والمعاهدة التى دخلوا بها فى رعية الدولة الإسلامية وحمايتها ، مع الاحتفاظ بحريتهم الدينية وعقيدتهم النصرانية .

وظاهر الآيات القرآنية ينفى المرويات الرائجة التى تقول إن الرسول وظاهر الآيات القرآنية ينفى المرويات الرائجة التى تقول إن الرسول وفاطمة الزهراء والحسن والحسين ، رضى الله عنهم -«لأن كلمة [نساءنا] - كما يقول الإمام محمد عبده (١٢٦٥ - ١٣٢٣ هـ ١٨٤٩ - ١٩٠٥م] لا يقولها العربي يريد بها ابنته ، لا سيما إذا كان له أزواج ، ولا يفهم هذا من لغة العرب ، وأبعد من ذلك أن يراد به [أنفسنا] - عندما ينطقها النبي - على بن أبي طالب» .

فما تطلبه الآيات هو اجتماع الفريقين للمناظرة والحاججة والمجادلة ، بحضور جماهير الفريقين رجالا ونساء وأطفالا ، ويبتهلون إلى الله بأن يلعن الكاذب منهما .

ويؤكد أن هذه المباهلة لم تتم ، أن وفد نجران- يومئذ- لم يكن معهم أحد من النساء والأبناء .

#### \* \* \*

ولأن هذه المباهلة هي سبيل من سبل المناظرة والمحاججة بين أهل الحق وأهل الباطل ، ولخلو الآيات عما يفيد قصرها على النبي وأهل أو على زمنه ، فإنها تشريع إسلامي خالد ، تستدعيه المقاصد المرجوة من وراثها ، والمصالح المعلقة عليها . . ولذلك ، قال الإمام ابن عابدين [١٩٨٨ - ١٧٥٨ هـ ١٧٨٤ - ١٨٣١م] «إن المباهلة ، عمني الملاعنة ، مشروعة في زماننا» . . ولذلك ، فمن المشروع والوارد أن تكون المباهلة من أساليب وآليات المناظرة والحاججة مع

الخالفين والمعاندين . . أى أن تتم المناظرة ، ويقدم الفرقاء الختلفون ما لدى كل منهم من الحجج والبراهين والبينات ، ثم يبتهلون إلى الله ، سبحانه وتعالى ، أن يجعل اللعنة على الكاذبين . .

وإذا كان التاريخ الإسلامي قد شهد العديد والعديد من المناظرات بين علماء الإسلام وبين نفرمن أهل الكتاب ، فلا تخضرني وقائع تاريخية - قديمة أو حديثة - اتخذت فيها هذه المناظرات صورة المباهلة التي نزلت بها هذه الأيات من القرآن الكريم . والله أعلم (١) .



<sup>(</sup>۱) مراجع:

١- القرطبي [الجامع لأحكام القرآن] جـ ٤ ص ١٠٢ - ١٠٥ . طبعة دار الكتب المصرية ، القاهرة .
 ٢ - الإمام محمد عيده [الأعمال الكاملة] جـ ٥ ص ٣٣ - ٣٥ . دراسة وتحقيق :
 د . محمد عمارة . طبعة دار الشروق القاهرة سنة ١٩٩٣م .

٣ - [الموسوعة الفقهية]- مادة «المباهلة»-جـ ٣٦ ص ٥٨ . ٥٨- طبعة الكويت سنة ١٩٩٦م .

ع - رفاعة رافع الطهطاوى [الأعمال الكاملة] جـ ٤ ص ٣٧٧، ٣٧٦ . دراسة وتحقيق :
 د . محمد عمارة . طبعة بيروت سنة ١٩٧٧م .



عقيدة «الباب» الموصل إلى الرسول - علي - . . وبالتالي إلى الله - سبحانه وتعالى - :

لمصطلح «الباب»- بهذا المعنى - مفهوم شرعى . . ومفاهيم باطنية منحرفة ومغالية . .

فالمفهوم الشرعى لهذا المصطلح هو: التوبة . . فباب الأبواب هو التوبة ، لأنها السبيل إلى الوصل لرسول الله - والله السبيل إلى الوصل لرسول الله - والله الوصول إلى سنته وطريقته ، التي هي بيان الوحي الإلهي وتطبيقاته ، ومن ثم فالوصول إليها وصول إلى الله - سبحانه وتعالى - أي إلى حضرة طاعته والعبودية له . . ففي التوبة عودة التائب إلى طاعة الرسول ، التي هي طاعة لله ﴿ مَن يُطع الرسُولَ فَقَدْ أَطَاعَ اللّه وَمَن تُولِي فَمَا أَرْسَلْنَاكُ عَلَيْهِم حَفِيظًا ﴾ [النساء: ٨٠] . وبذلك تتحقق المعية والحضور والوصول إلى الله ورسوله . .

وقريب من هذا المعنى الشرعى لمصطلح «الباب» معناه في «التصوف السنى» - المضبوط بضوابط الشريعة الإسلامية - فباب التوبة هو أول ما يدخل به العبد حضرات القرب من جناب الرب - كما يقول المتصوفة الشرعيون - . .

لكن هناك معانى باطنية منحرفة لمصطلح «الباب»- باب الوصول-شاعت في الفلسفات والعقائد الباطنية عند بعض الفرق المغالية : فمثلا: الباب- عند الإسماعيلية- هو المريد الأكبر، المفوض من الإمام المعصوم . . ولقد أُطلق عليه في بعض أدبياتهم لقب «داعي الدعاة» . . فهو الباب الموصل إلى الإمام ، الذي هو باب الوصول إلى الرسول ، ومن ثم إلى الله عز وجل . . و «الباب» - في عقائد النصيرية - هو لقب «سلمان الفارسي» - رضى الله عنه - . .

وعند الدروز: الباب هو العقل الكلي . .

وعند بعض فرق الشيعة : الباب هو على بن أبي طالب- كرم الله وجهه-..

و «الباب» عند طائفة «البابية» – وهى من الغلاة- هو على بن محمد الشيرازى [١٢٣٦- ١٢٦٦هـ ١٨٢١- ١٨٥٠م]وإليه نسبت الطائفة وسميت «بالبابية» – فهو باب الوصول – وذلك قبل أن تتحول «البابية» إلى «البهائية» على يدى تلميذه ميرزا حسين على نورى

[۱۲۳۳ - ۱۳۰۹ هـ ۱۸۱۷ - ۱۸۹۲م] - الذي تلقب بـ «بهاء الله» - . .

والمعنى الشرعى «للباب» أى التوبة - هو اللائق بعقيدة الإسلام ، التى لا تقيم حواجز كهنوتية بين الإنسان وخالقه ، فالله أقرب إلينا من حبل الوريد ﴿ ما يكُونُ مِن نَجُوىُ ثلاثة إلاَ هُو رابعُهُم ولا خَمسة إلاَ هُو سادسُهُم ولا أَدْنَى من ذلك ولا أَكثر إلاَ هُو معهُم أَيْن ما كَانُوا ثُمَّ يُنبئهُم بما عملُوا يوم الْقيامة إن الله بكل شيء عليم ﴾ [ المجادلة: ٧] . . والتوبة هي باب الإنسان إلى معية الله وحضرته ، ومعية رسوله - عليه الصلاة والسلام .



● الوجودية: رؤية فلسفية للوجود الإنساني، ظهرت في أوربا
 - عقب الحرب العالمية الأولى [١٩١٤ - ١٩١٨] - في ألمانيا أولا،
 ثم في فرنسا.. ثم امتد انتشارها - بعد الحرب العالمية الثانية
 [١٩٣٩ - ١٩٤٥م] - إلى الأوساط الفلسفية في أوربا وأمريكا..
 وبلاد الشرق والجنوب.

وتنطلق الفلسفة الوجودية من وحدة الذات والموضوع ، والنظر إلى الإنسان باعتباره وجودا . . وسبيلها في المعرفة هو الحدس . . وهي تولى الحرية ، بمعنى الاختيار الفردى ، اهتماما شديدا ، مع عزل الحرية والاختيار عن الضرورات الموضوعية والقوانين والسنن التي تحكم الواقع وتحيط بالإنسان . . فالحرية - في الوجودية - هي الغاية ، وهي تعنى تجرير الفرد من المجتمع . .

ولقد أجادت الوجودية استخدام الفن والأدب، بما في ذلك المسرح، في نشر فلسفتها . .

وفي إطار الفلسفة الوجودية تمايزت تيارات ، أبرزها :

۱ - تيار الوجودية المؤمنة بالدين - كما هي عند الفيلسوف الفرنسي جابرييل مارسيل . . والألماني كارل ياسبرز [۱۸۸۳ - ۱۸۹۳] . . والروسي نيقولاي الكسندروفييتش برد يائييف [۱۸۷۸ - ۱۹۲۸] .

۲ - والوجودية الإلحادية - كسما هي عند الألماني مارتن
 هيدجر . . والفرنسي جان بول سارتر . . والفرنسي البير كامو
 [1917 - ١٩١٣] .

ومع أن الوجودية غير العلمانية ، إلا أنها- ككل الفلسفات الغربية - فلسفة علمانية النزعة ، تعزل الدين عن الحياة - في تيارها الملحد - وتعزله عن الدولة - في تيارها المؤمن - لأن الإيان - ككل الفلسفة الوجودية - مجرد نزعة ذاتية واختيار فردى ، لا علاقة له بالدولة أو السياسة أو الاجتماع . .

ولقد تراجعت ، بل وانهارت وتدهورت الفلسفة الوجودية في العقود الأخيرة . . وربما لن يدخل منها إلى القرن الواحد والعشرين سوى التاريخ .



## -In-Idlucing

• حركة عالمية وتنظيم دولى ، نشأ بأوربا فى عصورها الوسطى ، وتميز باختلاف ما يعلن من شعارات عن ما يبطن من مقاصد وأسرار . . فالماسون - فى محافلهم - يسمون أنفسهم «البناءون الأحرار» ، ويرفعون شعارات الثورة الفرنسية : (الحرية - والإخاء - والمساواة) ، ويدعون إلى التحرر من سلطة الكهانة البابوية ، ويبرزون الإخاء الدينى بين كل المنتسبين إلى محافلهم ، من كل الديانات - عندما يستبعدون الهوية الدينية للأعضاء . . لكن حقائق مقاصد الماسونية - التى اتضحت علاقاتها باليهودية والصهيونية - كشفت عن أنها تستخدم التحرر من العصبية الدينية سبيلا للتحلل من الانتماء الديني وخاصة لدى غير اليهود - فتذويب الخصوصيات الدينية - فضلا عن مضاره - إنما يتم لحساب اليهودية والصهيونية . . كما أن ألغاز تعاليم مضاره - إنما يتم لحساب اليهودية والصهيونية . . كما أن ألغاز تعاليم الماسونية تسهم - بالتدريج ، وبشكل غير مباشر - في تشكيك

وعندما تكشّفت هذه البواطن والمقاصد الماسونية لبعض المجتمعات والدول الإسلامية ، فأغلقت المحافل الماسونية ، عادت لتتسرب تحت لافتات أندية وتنظيمات عالمية أخرى ، من مثل «الروتارى» و «الليونز» وأمثالهما .

خدمة للأقلية اليهودية ومخططاتها الصهيونية . .

الآخذين بها في مواريثهم وعقائدهم الدينية . . وذلك فضلا عن ما تكشف عبر القرن المنصرم من علاقة الماسونية بالصهيونية ، وليس فقط باليهودية . . فالماسونية «تعلمن» أعضاءها من غير اليهود ، وذلك



فى عرف الفقهاء وعلماء الكلام وكتاب الفكر السياسى فى تراث العرب والمسلمين . تعنى البيعة ذلك الاتفاق التعاقدى القائم على ركنين أساسيين :

١ - ركن الإيجاب . . ويتمثل فى «أهل الاختيار» . أو «أهل الحل والعقد» ، الذين ينوبون عن الأمة فى مبايعة المرشح للخلافة والإمامة . كى يصبح بهذه البيعة خليفة وإماماً .

 ٢ - وركن القبول . ، ويتمثل في ذلك المرشح للخلافة . والذي يصبح . بهذه البيعة . أميراً للمؤمنين .

ولقد عرفت الحياة العربية هذا المصطلح قبل قيام نظام الخلافة عقب وفاة الرسول . عليه الصلاة والسلام . فلقد كان واحداً من مصطلحات التجارة والبيع والشراء . يعنى : صفقة اليد بين البائع والمشترى . دلالة على الاتفاق على الصفقة . . ولا زال معروفاً في الأسواق العامة العربية . على هذا النحو . حتى الآن .

وعندما نشأ نظام الخلافة ، وتبلور للعرب المسلمين فكر سياسى فى الإمامة ، أصبحت البيعة تعنى : صفقة اليد من المبايع- [بكسر الياء]- ليد الأمير الممدودة طلباً للمبايّعة ، أى وضع اليد فى اليد ، دلالة وإعلاناً على الاتفاق على صفقة «العقد الاجتماعي» بين ركنى وطرفى : الإيجاب والقبول . وكانت البيعة تتم على مرحلتين- [درجتين]-:

الأولى: بيعة الخاصة . . وهم الذين عرفوا بـ [ أهل الحل والعقد] وهى بمثابة «الترشيح» والتزكية والتمييز لشخص الإمام والخليفة من بين الأقران الذين يرشحهم للمنصب توافر شروطه فيهم .

والثانية : بيعة العامة . . وهم جمهور الأمة ، وتأتى بيعتهم عقب بيعة «الترشيح» التى يقوم بها عثلوهم - [أهل الحل والعقد] - . ولقد كانت دائرة «العامة» هؤلاء تتسع أو تضيق وفق العصر والظروف والملابسات . . ولكنها وقفت عند جمهور العاصمة . كمرحلة أولى ، ثم كانت بيعة جمهور عواصم الأقاليم أشبه ما تكون ببيعة «الموافقة والتصديق» .

ولقد كانت بيعة السقيفة - سقيفة بنى ساعدة - بالمدينة المنورة ، عقب وفاة الرسول: إلى ، هى عقد التأسيس لنظام الخلافة ودولتها . . ففى ١٣ ربيع الأول سنة ١١ هـ (٨ حزيران - يونيو سنة ١٣ م) رشح عمر بن الخطاب وأبو عبيدة بن الجراح: أبا بكر الصديق ، للخلافة ، وبايعه الحاضرون من زعماء الأوس والخزرج ، البيعه الأولى ، بيعة الخاصة ، ثم عقدت له فى اليوم الثانى . بلسجد ، البيعة الثانية ، بيعة العامة . . واستمر الحال على ذلك فيما بعد - [انظر مصطلح: «المهاجرون»] - .

لكن تراث العرب المسلمين السياسي ، في البيعة ، قد عرف قبل بيعة السقيفة عدة بيعات ، ومنها ما كان بمثابة العقد الاجتماعي الذي تأسست به أول دولة للعرب المسلمين . . ففى «العقبة» - وهى مكان على يسار الطريق الواصل بين مكة ومنى - كانت لقاءات الرسول ، وكانت مبايعتهم له على : يثرب - [المدينة] - من الأوس والخزرج . وكانت مبايعتهم له على : الإيمان «بالدين» الجديد ، والتأسيس «للدولة» الجديدة . . ولقد تمت هذه اللقاءات في مواسم الحج المتعاقبة ، بعد البعثة وقبيل الهجرة . . ومن المؤرخين من يجعلها اثنتين ، ومنهم من يعدها ثلاثاً . . وهي ، على الرأى الثاني :

بيعة العقبة الأولى: وكان المبايعون فيها من الخزرج فقط، وعددهم ستة ، هم: أبو أمامة أسعد بن زرارة ، وعوف بن الحارث ابن رفاعة - [ابن عفراء] - . ورافع بن مالك بن العجلان ، وقطبة بن عامر بن حديدة ، وعقبة بن عامر نابى ، وجابر بن عبدالله بن رئاب . وكانت بيعتهم على الإيمان بالإسلام ، بعد أن عرضه عليهم الرسول ودعاهم إليه . وبما أعان هذا النفر من الخزرج على الاستجابة ، وأسرع بهم للبيعة ، ما كان بينهم وبين جيرانهم من يهود يشرب من صراعات ، ولم يكن لتأسيس «الدولة» مكان ملحوظ في عقد هذه البيعة .

بيعة العقبة الثانية: وتمت في موسم الحج الذي تلا البيعة الأولى . . وكان عدد المبايعين فيها اثنى عشر رجلاً ، اثنين من الأوس وعشرة من الخزرج- منهم خمسة من السنة الذين عقدوا البيعة الأولى- وهم - من الخزرج- : أبو أمامة أسعد بن زرارة ، وعوف بن الحارث بن رفاعة - [ابن عفراء]- ، ورافع بن مالك بن العجلان ، وقطبة بن عامر بن حديدة ، وعقبة بن عامر بن نابى ،

ومعاذ بن الحارث بن رفاعة ، وذكوان بن عبد القيس الزرقى ، وعبادة بن الصامت بن قيس بن أصرم ، وأبو عبد الرحمن بن يزيد بن ثعلبة البلوى ، والعباس بن عبادة بن نضلة ، أما اللذان بايعا من الأوس فهما : أبو الهيثم بن التيهان ، وعويم بن ساعدة .

ولم يكن تأسيس الدولة - ولا القتال - ملحوظاً في عقد هذه البيعة أيضًا ، وإنما كانت بيعتهم على أن : لا يشركوا بالله شيئاً ، ولا يسرقون ، ولا يزنون ، ولا يقتلون أولادهم - [وأد البنات] - . ولا يأتون ببهتان . ولا يعصون الله في معروف .

وعقب البيعة ، وعند عودتهم إلى يشرب . بعث معهم الرسول اثنين من أصحابه لتعليم القرآن والدين والدعوة إليه ، وهما : عبدالله بن أم مكتوم ، ومصعب بن عمير .

بيعة العقبة الثالثة: وكانت في الموسم التالي لموسم البيعة الثانية ، وبعدها تمت هجرة الرسول من مكة إلى المدينة . . وكان المبايعون فيها خمسة وسبعين ، منهم امرأتان . . ولقد مثل الأوس في هذا العدد أربعة عشر ، وكان للخزرج الباقي . .

وفى عقد هذه البيعة وضحت البنود السياسية لتأسيس «الدولة» الجديدة - إلى جانب الإيمان «بالدين الجديد» - فلقد اتفقوا على هجرة الرسول وأصحابه إلى بلدهم . وأخذ لنفسه المواثيق والضمانات ، واتفقوا على حفظه وحمايته ومنعه بما يمنعون منه أنفسهم ونساءهم وأبناءهم ، وبايعوه على أن يحاربوا معه «الأسود والأحمر» ، أى كل من يعاديه ويعتدى عليه وعلى دعوته فى موطنه الجديد .

ومن هذا النفر ، الذين غدوا أشبه ما يكونون «بالجمعية التأسيسية» للدولة العربية الإسلامية ، اختار الرسول اثنى عشر نقيباً ، أصبحوا هم قادة الأنصار في مجتمع المدينة المسلم ، تسعة من الخزرج . هم : أبو أمامة أسعد بن زرارة ، وسعد بن الربيع ، وعبد الله بن رواحة ، ورافع بن مالك بن العجلان ، والبراء بن معرور ، وعبد الله بن عمرو بن حرام ، وسعد بن عبادة بن دليم ، والمنذر بن عمرو بن خنيس ، وعبادة بن الصامت . . . وثلاثة من الأوس . هم : أسد بن حضير ، وسعد بن ختمة بن الحارث ، ورفاعة بن عبد المنذر .

والمؤرخون الذين يجعلون «بيعة العقبة» بيعتين . لا ثلاثاً . يسقطون من حسابهم الأولى . ويجعلون الثانية هي الأولى . والثالثة هي الثانية . . وواضح للمتأمل على أنها . جميعاً . بيعة واحدة . تمت على مراحل . وتطورت بنود عقدها . ونما محتواه حتى أصبح عقد تأسيس «دولة» . بعد أن بدأ بالاستجابة والاهتداء . فقط . إلى الإسلام «كدين» . .

وغير بيعة تأسيس الدولة العربية الإسلامية الأولى ، وبيعة تأسيس دولة الخلافة الراشدة . يذكر تراثنا وتاريخنا – بعد القرآن الكريم – :

بيعة الرضوان (تحت الشجرة): ولقد تمت في الحديبية - وهي قرية سميت باسم بئر - وبينها وبين مكة مسيرة يوم - . . وكان المسلمون قد خرجوا من المدينة إلى مكة قاصدين العمرة في ذي القعدة سنة ٦ هـ (مارس - إبريل سنة ٦٢٨م) . فاعترضت قريش طريقهم . وأبت السماح لهم بأداء شعائر العمرة في بيت الله بمكة

- ولم تكن قد فتحت- فأقام المسلمون بالحديبية ، وبعث الرسول إلى قريش عثمان بن عفان ، مفاوضاً ، فاحتجزته قريش ، وشاع أنهم قتلوه . فأعلن الرسول ، ولا في المسلمين : لا نبرح حتى نناجز القوم . . ودعا الناس إلى «البيعة» على القتال . فتمت «البيعة» تحت شجرة هناك . . والمؤرخون مختلفون في عدد للبايعين يومئذ . فمنهم من يقول إنهم ألف وثلثمائة . ومنهم من يجعلهم ألفاً وخمسمائة وخمسة وعشرين . . الخ . . الخ . . ولقد أشار القرآن الكريم إلى هذه البيعة عندما قال الله فيها : ﴿ لقد رضي الله عن المؤمنين إذ يبايعونك تحت الشجرة فعلم ما في قلوبهم فأنزل السكينة عليهم وأثابهم فتحًا قريبًا ﴾ [الفتح: ١٨].

ومنذ ذلك التاريخ . تاريخ تأسيس الدولة العربية الإسلامية . وتبلور التراث السياسي العربي الإسلامي . اتخذ مصطلح البيعة تلك المعاني . واستمر كذلك حتى الآن .

ولقد اتفقت كل فرق الإسلام . باستثناء الشيعة ، على أن «البيعة» هي الطريق لتولى الخليفة والإمام السلطة العليا بالدولة . . أما الشيعة فانفردوا بجعل الإمامة شأناً سماوياً . أوصى به الله سبحانه إلى نفر بذاتهم وعينهم بذواتهم لهذا المنصب . ومن ثم فلا مكان فيه للبيعة . ولا رأى فيه للمبايعين – [انظر مصطلح : «الإمام»] – .



الشائع في التراث السياسي الإسلامي ، وفي مباحث علم الكلام أن مصطلح الإمام مرادف لمصطلحي : الخليفة ، وأمير المؤمنين . . وأن «الإمامة» هي : الخلافة ، وإمارة المؤمنين . . لكن هذا الشائع ليس بدقيق!

فدولة الخلافة ونظامها بدأت عقب وفاة الرسول ، على . وكان «الخليفة» أو خليفة رسول الله ، هو لقب أبى بكر الصديق ، أول الخلفاء . . ولا نجد له في وثائق عصره لقباً سواه .

وبعد أبى بكر اختار عمر بن الخطاب- وهو الخليفة الثانىلنفسه لقب: «أمير المؤمنين» لأسباب وملابسات ذكرها
المؤرخون . . ومصطلح «الأمير» لم يكن مستحدثا ، فلقد عرفته
الدولة العربية الإسلامية منذ العهد النبوى ، بل وكان مألوفاً في
الحياة السياسية العربية قبل ذلك العهد . . لكنه كان مخصصا
بوظيفة أو إقليم ، فهناك أمير الجيش ، أو أمير الصدقات ، أو أمير
إقليم من الأقاليم أو مصر من الأمصار . . . الخ . فلما كانت معركة
«القادسية» ، وفيها احتشد جمهور المؤمنين لقتال الفرس ، سمى
الناس أمير الجيش- سعد بن أبى وقاص- بأمير المؤمنين ، فوجد
الخليفة عمر أنه الأحق بهذا اللقب ، وأنه هو الأوفق بالمنصب الذي
يتولاه . . ولقد زاد في تزكية هذا اللقب عند عمر أنه مشتق من
«الأمر» ، وهو المصطلح الدال على السياسة في القرآن والأدب

السياسى لذلك العصر ﴿ وَأَمْرُهُمْ شُورَىٰ بَينَهُمْ ﴾ [الشورى: ٣٨]و «الائتمار» هو التشاور ، فهو بعيد عن شبهة خلط سلطة الخليفة
بالسلطان الديني للنبوة الذي انقضي بوفاة الرسول ، عليه الصلاة
والسلام . . ولقد كان عمر حريصاً على اتقاء هذه الشبهات . .
فاختار عمر لنفسه لقب «أمير المؤمنين» ، ولم نجد له في وثائق
عصره لقباً سواه .

ولقد استمر عثمان بن عفان ، وعلى بن أبى طالب على نهج عمر ، وإن وجدنا عشمان يتلقب بلقب الخليفة في بعض الأحيان . . وشاع اللقبان في الدولة الأموية وما تلاها . .

حتى كان النصف الثانى من القرن الهجرى الأول ، عندما تبلور للشيعة ، كفرقة ، فكرها النظرى فى المنصب الأعلى بالدولة ، وهو الفكر الذى انفردت فيه من دون فرق الإسلام بالقول بالطبيعة الدينية لهذه السلطة ولصلاحيات صاحبها ، وبأن هذا المنصب والتعيين فيه إنما هما من شئون السماء ، لا مدخل فيهما للبشر ، لا بالاختيار ولا بالحاسبة ولا بالعزل ، لأن السماء قد اختارت أصحاب هذا المنصب وعينتهم وأوصت بذلك إلى الرسول ، عليه الصلاة والسلام . . بعد أن تبلور الشيعة فكرها النظرى هذا ، وانفردت بصبغ هذه السلطة بالصبغة الدينية ، وجدناها قد اختارت لصاحب هذا المنصب لقباً يدل على الطبيعة الدينية لسلطات الصاحبه ، وهو لقب «الإمام»! . . فمصطلح «الإمام» يستخدمه القرآن في مقام المسؤليات الدينية ، لا السياسية ، فهو خاص بالنبوة والتقوى أكثر مما هو دال على صاحب السلطان السياسي غير

الديني . . ﴿ وَإِذَ ابْتَلَىٰ إِبْرَاهِيمَ رَبُّهُ بِكُلْمَاتِ فَأَتَمَّهُنَّ قَالَ إِنِّي جَاعِلُكَ لِلنَّاسِ إِمَامًا ﴾ [البقرة: ١٢٤] - أي نبياً . . ﴿ يَوْمُ نَدْعُو كُلُّ أُنَّاسِ بِإِمَامِهِمْ ﴾ [الإسراء: ٧١] - أي بنبيهم ، أو كتاب دينهم .

ولما كان الشيعة هم طلائع المؤلفين في هذا الفن ، ولما كان هذا المصطلح - الإمام - والإمامة - هو الذي شاع في تأليفهم - ولما كانت كتابات خصومهم - وفي طليعتهم المعتزلة - قد جاءت ، في هذا المبحث رداً عليهم وجدلا معهم ، فلقد استخدم هؤلاء الخصوم ذات المصطلح في أغلب الأحيان . . وهكذا شاع في التراث السياسي الإسلامي وفي مباحث علم الكلام مصطلح «الإمام ، والإمامة» للدلالة على «الخليفة ، والخلافة - وأمير المؤمنين ، وإمارة المؤمنين » وذلك رغم الفروق الدقيقة ، والجوهرية ، بين هذه المصطلحات ! . .

ولا أدل على هذه الفروق من استخدامات الشيعة أنفسهم فهم قد يلقبون الحكام من غيرهم بالخلفاء ، ولكنهم لا يلقبونهم بالأئمة . . وأئمتهم أئمة حتى ولو لم يتولوا السلطة الزمنية ، لأن لهم ، وفق نظريتهم ، السلطة الدينية بالنص والتعيين من السماء ، فإذا أصبحوا حكاماً زمنيين لقبوهم أيضاً بأمراء المؤمنين . . فأئمة الشيعة الإسماعيلية كانوا أئمة حتى أبي عبدالله ، مؤسس الدولة الفاطمية ، فلما ظهرت دعوته بالقيروان سنة ٩٠٩م وأصبحت له سلطة زمنية تلقب بالخليفة وبأمير المؤمنين أيضاً . .

وفي شروط الإمام- (جرياً على الشائع في استخدام المصطلح!)-كما في مصطلحه وطبيعة سلطاته نجد الخلاف الأساسي في التراث الإسلامي بين الشيعة وبين سائر فرق الإسلام غير الشعبة .

فالإمامة ، عند الشيعة ، امتداد للنبوة ، وهي تقاس عليها ، ومهام الإمام هي مهام النبي ، بل أعم! . . ولذلك فإن من شروط الإمام : ١ - أن يكون معصوماً من الخطأ ، صغيراً كان الخطأ أو كبيراً . .

٢ - وأن يكون أفضل الخلق في الدين . .

٣ - وأن يكون عالماً بالسياسة ، وبجميع أحكام الشريعة ، وحجة فيها ، بحيث لا يحتاج إلى غيره . . وأن يكون أشجع الخلق . . الخ . أما عند غير الشيعة من الفرق فإن الإمامة هي مستوى أعلى في «الحكم» ، وعليه تقاس ، ولا علاقة لطبيعتها بطبيعة النبوة ، ومن ثم فإن شروط الإمام هي الشروط الواجب توافرها في إنسان يتولى منصب الحاكم الأعلى في الدولة . . وبعد الاتفاق على طبيعة السلطة اختلفوا في تعداد الشروط ، تبعاً للإجمال والتفصيل ، وانطلاقاً من مواقع اجتماعية متباينة وأفكار سياسية متنايرة . . وجمهور المتكلمين ومفكري السياسة في التراث الإسلامي يشترطون في الإمام:

١ - العدالة . . بمعنى أن لا يكون فاسقا ، سواء فسق رأى أو جارحة . . والفاسق هو من يرتكب ذنباً من الكبائر دون توبة . . وهذا الشرط لا يشترطه أحمد بن حنبل ، إذ يطلب الاعتراف بإمامة الفاسق إذا تغلب على السلطة ، ويرى ذلك ضرراً أخف من ضرر الثورة والمقاومة! . ٢ - العلم . . المؤدى إلى الاجتهاد في الأمور الطارئة والحدثة والأحكام ...

٣ - سلامة الحواس . . من السمع والبصر واللسان ، ليتأتى له مباشرة سلطانه . .

٤ - سلامة الأعضاء . . بحيث تسلم من النقص الذي يعوقه عن مهامه . .

 ه - الرأى . . بمعنى أن يكون ذا قدرات تفضى به إلى حسن سياسة الرعية وتدبير مصالحها . .

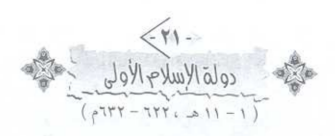
٣ - الشجاعة والنجدة . . المؤدية إلى حماية الوطن وجهاد

٧ - النسب القــرشي . . بأن يكون من قــريش . . وقــدامي المتكلمين ، خوارج ومعتزلة ، لم يشترطوا هذا الشرط . . وهو لم يظهر في هذا المبحث إلا بعد أن ظهرت الشعوبية والعداء للعرب ، وبعد تغلب الأسر غير العربية على أطراف الدولة وسيطرتهم الفعلية على الخلافة وطمعهم فيها ، في العصر العباسي الثاني ، فكان ظهور هذا الشرط رمزاً للولاء للعروبة ، ورفضاً للسلطة غير العربية على الأمة العربية .!

وجمهور المتكلمين ومفكرو السياسة ، من غير الشيعة ، متفقون على حق الأمة ، ممثلة في «أهل الحل والعقد» ، في الرقابة على تصرفات الإمام . . والتيار الغالب منهم يجعل الثورة واحدة من الطرق التي على الأمة أن تسلكها لخلع الإمام إذا ما كفر ، أو فسق ، أو ضعف عن النهوض بالمهام التي أوكلت إليه الأمة

النهوض بها . . يرى ذلك : الخوارج ، والمعتزلة ، والزيدية ، وكثير من المرجئة ، وعدد من أثمة الأشعرية . . ويعارض ذلك أهل الحديث ، بزعامة أحمد بن حنبل (١٦٤- ٢٤١هـ / ٧٨٠- ٥٨٥م) وجمهور من أثمة الأشعرية . . والذين أوجبوا «الثورة» عند الاقتضاء - طريقاً للتغيير انطلقوا إلى قولهم هذا من الموقف القرآنى والأصل الإسلامي الذي يوجب على المسلمين الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر ، وهو الموقف والمبدأ الذي يجعل «الفعل» مقدماً على «القول» إذا ما وازن الإنسان بين أدوات التغيير . فقد ورد في القرآن الكريم : ﴿ وَلْتَكُن مَنكُم أُمّة يَدْعُونَ إِلَى الْحَيْرِ وَيَامُّرُونَ بِالمُعْرُوفَ وَيَنهُ وَنَ عَنِ المُنكر ﴾ [آل عمران : ١٠٠] والرسول ، عنها يقول : «من رأى منكم منكراً فليغيره بيده، فإن لم يستطع فبلسانه، فإن لم يستطع فبلسانه، فإن لم يستطع فبلسانه ، فإن لم يستطع فبلسانه ، فإن لم يستطع فبقلبه ، وذلك أضعف الإيمان » !





وهى أول دولة للعرب المسلمين فى التاريخ . وكانت السلطة العليا فيها لنبى الله ورسوله محمد بن عبدالله - وفى المدينة . . (يثرب) - مارست هذه الدولة سلطتها ونظمت مجتمعها ووضعت دستورها الأول . وكان ذلك منذ السنة الأولى للهجرة غير أن عقد تأسيس هذه الدولة يعود تاريخه إلى ما قبل الهجرة بثلاث سنوات . ففى ثلاثة مواسم للحج . متتالية . قبل الهجرة ، كان التعاقد على تأسيسها يتم . ويتأكد . ويتزايد العاقدون له والقابلون بنفيذ بنوده .

ولقد كانت البداية . عندما لقى الرسول . فى موسم الحج . بمكة . ستة من سكان يشرب . كلهم من قبيلة الخزرج . فعرض عليهم دينه ودعاهم إلى دعوته فأجابوه . وتعاقدوا معه على الهجرة إلى بلدهم . ودعوة قومهم لدينه . وقيادتهم فى بناء مجتمع جديد يتوحد فيه الأنصار . وتعلو فيه كفتهم على كفة اليهود الذين كانوا عارسون فى يشرب وضع الغزاة الذين حولوا عربها إلى «موالى» مواطنين من الدرجة الثانية .

والذي يؤكد هذا الطابع السياسي الذي اشتمل عليه عقد تأسيس هذه الدولة- إلى جانب أمور الدين الخالصة- أن الرسول عندما لقى هؤلاء النفر سألهم: من أنتم؟ قالوا: نفر من الخزرج.. قال: أمن موالى يهود؟ قالوا: بلى . . . فجلسوا أمعه . فدعاهم إلى الله . وعرض عليهم الإسلام .

ويذكر المؤرخون جميعاً دور العامل السياسي في استجابة هؤلاء النفر من الأنصار لدعوة الإسلام وتسابقهم لإبرام عقد تأسيس هذه الدولة ، عندما يتحدثون عن أن اليهود كانوا يقيمون بيثرب وأنهم أهل كتاب وعلم بينما كان الأنصار أهل شرك وأوثان. وكانوا قد غزوهم ببلادهم فكانوا إذا كان بينهم شيء قالوا لهم: إن نبياً مبعوث الأن قد أظل زمانه انتبعه فنقتلكم معه قتل عاد وإرم . فلما كلم رسول الأولنك النفر من الخزرج . قال بعضهم لبعض ياقوم والله إنه للنبي الذي توعد كم به يهود . فلا تسبقنكم إليه . فأجابوه فيما دعاهم إليه . وقالوا له: إنا قد تركنا قومنا ولا قوم بينهم من العداوة والشر ما بينهم وعسى أن يجمعهم الله بك . فتقدم عليهم فتدعوهم إلى أمرك . وتعرض عليهم الذي أجبناك إليه من هذا الدين . فإن يجمعهم الاعليك فلا رجل عليهم الذي أجبناك إليه من هذا الدين . فإن يجمعهم الاعليك فلا رجل أعز منك . . »

وفى موسم الحج التالى . بعد عام . بلغ عدد الأنصار الذين جددوا هذا التعاقد وأكدوه اثنى عشر رجلا . فيهم إثنان من قبيلة الأوس والباقون من الخزرج . . وبعد عام ارتفع عدد المبايعين المتعاقدين على تأسيس هذه الدولة فى ببعة العقبة الثالثة إلى ثلاثة وسبعين رجلاً وامرأتين . مثل الأوس فيهم أحد عشر والباقون من الخزرج ، وقادهم فى عقد البيعة اثنا عشر نقيباً تسعة منهم من الخزرج وثلاثة من الأوس . . أبرموا عقد تأسيس الدولة العربية

الإسلامية الأولى ، واتفقوا على أن عاصمتها هي (المدينة)-يشرب- يحكم منها الرسول ويقيم فيها حتى بعد أن يفتح الله عليه مكة التي ولد ونشأ فيها . .

وفى يثرب . بعد الهجرة . بدأت الدولة الجديدة بناء المجتمع ضد الجديد . كما شرعت فى إعداد العدة للدفاع عن هذا المجتمع ضد المشركين . . وفى التنظيم السياسي للمجتمع الجديد كانت القبائل المسلمة تكون جماعة مسلمة واحدة . ثم دخلت هذه الجماعة المسلمة فى حلف سياسي مع القبائل العربية غير المسلمة ومع القبائل اليهودية . يحمون بموجبه . جميعاً . يثرب وملحقاتها من غزو مشركي مكة ومن حالفهم من الأعراب . . واستمر هذا الحلف السياسي حتى عم الإسلام عرب يثرب وحتى نقضه اليهود أثناء غزوة الأحزاب (والحندق) .

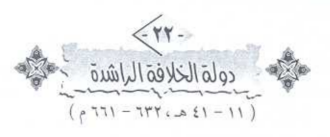
ولقد كوّن المهاجرون القرشيون حياً لقريش بالمدينة . فكانوا قبيلة قريش في يشرب . وعقد الرسول بينهم مؤاخاة . ثم ضمتهم والأنصار مؤاخاة تالية تشاركوا جميعاً بموجبها في : ١ - الثروة وأمور المعاش ٢ - والحق . أي الدين والنصرة فيه ٣ - والميراث بعد الموت . . ثم نسخ الاشتراك في الميراث . وتخصص بذوى الأرحام وبقيت المؤاخاة بين أعضاء المجتمع الجديد في الثروة والحق .

وكانت قيادة القرشيين المهاجرين لتلك الهيئة التي كانت بمثابة حكومة للرسول عليه الصلاة والسلام وهي التي اشتهرت باسم «المهاجرين الأولين». وهم عشرة. أحاطت بيوتهم، مع الرسول.

بالمسجد . الذي كان دارا للحكومة . واختصوا بأبواب تربط بين بيوتهم وبين ساحة المسجد . . وكانوا في الصلاة يقفون خلف الرسول . وفي القتال يقاتلون أمامه . . وفيهم كان تمثيل أهم بطون قبيلة قريش . . واشتهر في الإسلام أنهم المبشرون بالجنة . . وبعد وفاة الرسول ظلت سلطة الخلافة خاصة بهم مقصورة عليهم . وكانوا حريصين على أن ينبهوا الأنصار إلى الفرق بينهم عندما قالوا لهم: نحن الأمراء وأنتم الوزراء - أي المستشارون - . . ولقد بادر اثنان من هذه الهيئة بعقد الخلافة لثالث منها في سقيفة بني ساعدة- عندما عقد عمر وأبو عبيدة لأبي بكر- وشاورهم أبو بكر عندما أراد العهد إلى عمر . . وكون عمر من بقيتهم الأحياء-وكانوا ستة- مجلس الشوري الذي اختار عثمان بن عفان . . فكانت «هيئة المهاجرين الأولين» هي حكومة دولة المسلمين الأولى التي كان الرسول نبيها وحاكمها . . وهؤلاء المهاجرون الأولون هم: أبو بكر . وطلحة بن عبيد الله . وهما من تيم- وعمر بن الخطاب . وسعيد بن زيد- وهما من عدى- وعبد الرحمن بن عوف ، وسعد بن أبي وقاص- وهما من زهرة- وعلى بن أبي طالب . وهو من هاشم- وعثمان بن عفان- وهو من أمية - والزبير بن العوام- وهو من أسد- وأبو عبيدة بن الجراح- وهو من فهر . . ومن المدينة . قاعدة الدولة الجديدة . خرجت القوات التي أمنت للدعوة الجديدة ودولتها الاستمرار والانتشار . والوفود والرسائل إلى القبائل والملوك والرؤساء . حتى تم فتح مكة . واعترفت قبائل شبه

الجزيرة وحواضرها بالسلطة السياسية الجديدة التي وحدت العرب تحت رايات الإسلام . . وبين هذه القبائل . في مضاربها وفي حواضرها . بدأت تتكون وتنمو قسمات جهاز الدولة الجديدة . فكان هناك : قضاة . وعمال يجبون الصدقات . إلى أن تأسست قواعد جهاز الدولة وبلغت ذروة نضجها في دولة الخلافة الراشدة . خاصة على عهد خليفتها الثاني عمر بن الخطاب .





تعتبر ثانية دول العرب المسلمين . وامتداداً لدولتهم الأولى التى أسسها وقادها الرسول محمد بن عبد الله ، عليه الصلاة والسلام . . وهي قد تكونت عقب وفاته مباشرة بعد جدل دار بين عملى المهاجرين الأولين ، وهم الحي المدنى من قبيلة قريش الذين سبق قادتهم إلى الإسلام واستوطنوا المدينة بعد هجرتهم من مكة . وعملى الأنصار . وهم سكان المدينة الأصليون . وبالذات . قبيلتي الأوس والخزرج . . ولقد انتهى هذا الجدل . الذي تم في سقيفة بني ساعدة ، بأخذ البيعة لأبي بكر الصديق (٥١ ق هـ - ١٣ هـ) فأصبح أول خليفة في دولة الخلافة الراشدة . . تلك الدولة التي اتخذت من المدينة عاصمة لها . والتي استمر حكمها تسعة وعشرين عاماً .

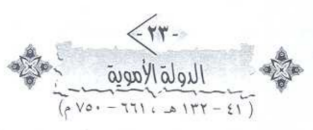
ولقد قامت هذه الدولة على أساس من فلسفة الشورى . فكان خلفاؤها يتم تنصيبهم بشورى أهل الرأى فى العاصمة الذين كانوا يبايعون واحداً من هيئة «المهاجرين الأولين» العشرة أو «الصحابة» . الذين كانوا بمثابة حكومة الرسول . والذين اشتهروا بالعشرة المبشرين بالجنة . . فاختصت هذه الهيئة بالمنصب واختص رؤساء المدينة بالشورى والاختيار والبيعة ، أو إبداء الرأى والتصديق على ترشيح الخليفة القائم للخليفة الجديد .

ومنذ البداية حرص خلفاء هذه الدولة على تأكيد طابعها المدنى والتمييز بين طبيعتها وطبيعة الدولة والسلطة فى عهد الرسول عليه الصلاة والسلام ، وذلك لانقطاع الوحى . وتمام الدين . وتقرير أن سلطان النبى الدينى ليس قابلاً للميراث ، ومن هنا كان الحرص على أن لا تبدأ الخلافة فى الفرع الهاشمى من قريش حتى لا تكون فيها شبهة الميراث فتتأبد فى آل بيت الرسول .

وأخطر ما واجهته هذه الدولة ، بعد قيامها ، هو رفض القبائل العربية المسلمة ، في غير مكة والمدينة والطائف ، الخضوع لسلطانها ، وكان منع تسليم الصدقات للخليفة بادرة هذا الوهن الذي تعرضت له وحدة الدولة ، فدارت تلك الحرب السياسية التي عرفت في التاريخ «بحروب الردة» ، وانتهت بإعادة وحدة عرب شبه الجزيرة . . ثم بدأت الدولة موجة فتوحاتها المظفرة ضد الدولة الفارسية فحررت العراق من نفوذها وطاردت جيشها حتى هزمته وأخضعت الفرس لحكم الخلفاء ، كما حررت المستعمرات الشامية ومصر وأجزاء من شمالي إفريقيا من حكم الروم البيزنطيين ، وأدخلتها جميعاً في إطار دولة الخلافة .

وفى عهد عمر بن الخطاب (١٣ - ٢٣ هـ) ثانى خلفائها ، وأبرزهم ، اكتملت لهذه الدولة سمات الإمبراطورية ، ووضعت الأسس لنظمها المالية والإدارية والعسكرية . . وفى عهد عثمان بن عفان (٢٣ - ٣٥ هـ) برزت الصراعات الاجتماعية والقبلية عندما ظهرت سيطرة بنى أمية على عصب الأجهزة المالية والإدارية فى الدولة ، حتى بلغت الحد الذى يمكن معه اعتبار سنوات حكمه الستة الأخيرة هي فترة التأسيس للدولة الأموية التي كرس انتصارها، فيما بعد، معاوية بن أبي سفيان (٢٠ ق هـ - ٦٠ هـ ، العاصمة وقتلت الخليفة عثمان، بايع الثوار علياً بن أبي طالب العاصمة وقتلت الخليفة عثمان، بايع الثوار علياً بن أبي طالب (٢٣ ق هـ - ٤٠ هـ ، ٠٠٠ - ٢٦١م) ولكن الأمويين وأنصارهم. من أهل الشام خاصة، رفضوا الاعتراف بخلافته، واستمر صراعهم ضده وضد أنصاره، الذين كان أغلبهم من أهل العراق، حتى استشهد على ، وآلت مقاليد السلطة إلى معاوية ، فانتهت بذلك فترة حكم الخلفاء الراشدين .

أما وصف «الراشدة» الذي أطلق على هذه الدولة ، ووصف «الراشدين» الذي وصف به خلفاؤها . فلعل له صلة بطابعها المدنى . . فالإنسان كان ولا يزال خليفة لله في الأرض ، وقبل ختام دورة النبوة والرسالة ، كان هذا الخليفة تحت وصاية السماء ، تبعث إليه الرسل والأنبياء كلما انحرف عن الشريعة ، أما ختام الرسالات والنبوات بمحمد ولله فإنه المؤذن ببلوغ الإنسان مرحلة «الرشد» ، وهنا ترتفع عنه الوصاية ، وتصبح السلطة في دولته ذات طابع مدنى ، وليست سلطة دينية كما كانت ، مثلاً ، في تاريخ العبرانين . . فهذا الإنسان ، الخليفة «الراشد» ، قد أصبح يحكمه «خلفاء راشدون» .



وسميت بذلك لأن مؤسسها هو معاوية بن أبى سفيان بن أمية ، ولقد كانت عصبية قريش متجلية فى الفرع الأموى أكثر من تجليها فى أى فرع آخر من فروع هذه القبيلة ، فتوارث أبناء هذا الفرع المسؤليات والمناصب ذات الخطر المادى والعسكرى فى مكة منذ ما قبل الإسلام ، فلما كانت النبوة والرسالة فى الفرع الهاشمى لعب الأمويون دوراً قيادياً فى مناهضة الإسلام ورسوله ، حتى دانوا بالدين الجديد مخافة القتل عندما فتحت مكة بجيش الإسلام (سنة ٨هـ) .

وبعد وفاة الرسول كان الأمويون دعاة لجعل السلطة في قريش لا في الأنصار ، وعندما ولى الخلافة عثمان بن عفان بن أبي العاص ابن أمية ، اتخذ الأمويون هذا الظرف سبيلاً لفرض سيطرتهم علي مقاليد دولة الخلافة ، عا أدى إلى ثورة قتلت عثمان ونصبت عليا ابن أبي طالب ، فناهضوها ورفضوا الاعتراف بشرعية تغييراتها السياسية ، ومضوا في طريقهم حتى اجتمع لهم الأمر بقيادة معاوية بن أبي سفيان (سنة ٤٠ هـ ٦٦١ م ) عندما خلص لهم الحكم فتأسست دولتهم واتخذوا دمشق عاصمة لها .

وفي العهد الأموى اكتملت للعرب مقومات إمبراطوريتهم ،

وعرفوا عدداً من الخلفاء الذين دخلوا التاريخ كساسة ورجال دولة من الطراز الأول في ذلك التاريخ ، كما امتدت رقعة الدولة لتشمل شعوباً وأقطاراً جديدة ، ولكن اعتمادهم على سلاح العصبية القبلية قد امتد ليميز ما بين المواطنين من أصل عربي والآخرين المتحدرين من أصلاب غير عربية - الموالي - فخلق ذلك المناخ ردود فعل تمثلت في الحركات الشعوبية المناهضة للعروبة ودولتها ، كما استمر اضطهادهم ، بل وتصاعد ، ضد بني هاشم وآل بيت الرسول ، عا مكن كل الخارجين عليهم من التستر برايات آل البيت نات الظلال المهيبة والتأثير الكبير ، فتعرضت الدولة لثورات شبه مستمرة من قبل : الخوارج ، والشيعة ، والمعتزلة ، وأشراف مكة الذين تزعمهم عبدالله بن الزبير ( ١ - ٧٣ هـ ٢٢٢ - ٢٩٢ م ) .

ولم ينقذ الدولة من الانهيار المبكر سوى خليفتها الفذ عبد الملك بن مروان (٢٦ – ٨٦ هـ ، ٦٤٦ - ٧٠٥ م) فأتاح لعمرها أن يمتد حتى يشهد تولى أربعة عشر خليفة للحكم فيها . كان أخرهم مروان بن محمد (١٢٧ – ١٣٢ هـ ٧٤٤ – ٧٥٠م) الذي ختمت الثورة الهاشمية عهده وعهد الدولة الأموية بنقلها السلطة والسلطان إلى العباسيين .

ولكن نهاية الحكم الأموى بدمشق لم يكن ختام صفحات حكمهم ، فلقد فر أحد أمراء البيت الأموى ، وهو عبد الرحمن الداخل ، حفيد خليفتهم العاشر هشام بن عبد الملك ، فبلغ أرض الأندلس (١٣٧هـ ، ٧٥٥م) وأسس هناك الإمارة ، ثم الخلافة الأموية بالأندلس ، وهي التي شهدت عصر الازدهار الحضاري الذي تتلمذت عليه أوروبا ، واستمر بها الحكم الأموى حتى (٢٤٤ هـ ، ١٠٣١م) .



خليفتها الأول (أبو العباس) عبدالله بن محمد، السفاح (١٣٢ - ١٣٦ هـ ، ٧٥٠ - ٧٥٣) . . ومؤسسها الحقيقي هو خليفتها الثاني أبو جعفر عبد الله بن محمد المنصور ( ١٣٦ - ١٥٨ه ، ٧٥٣ - ٧٧٤م) . . وهي أطول دولة الإسلام عهداً ، فلقد امتد زمن حكم خلفائها أكثر من سبعمائة عام . . وبلغ عدد خلفائها أربعة وخمسين خليفة . . ولكن هذه الدولة قد مرت بثلاثة أدوار :

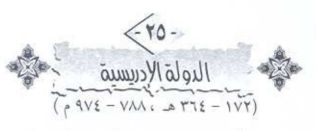
1 - دورالازدهار: الذي امتد منذ تأسيسها (سنة ١٣٢ هـ ، ٧٥٠م) حتى نهاية عهد خليفتها العاشر المتوكل (٢٤٧ هـ ، ٨٦١ م) . وفي هذه الفترة التي بلغت مائة وخمسة عشر عاماً شهدت الدولة ذلك الازدهار المادي والارتقاء الفكري اللذين كونا ملامح الحضارة العربية الإسلامية وجسدا ما نسميه بالعصر الذهبي لهذه الحضارة ، فأصبح لنا وللإنسانية ذلك التراث الخالد المضيء .

٢ - دور المحافظة والتفكك: الذي با،أ بعد المتوكل وانتهى بقتل آخر خلفائها ببغداد - أبو أحمد عبدالله المستعصم بالله على يد هولاكو في ١٤ صفر ٢٥٦ هـ ، ١٢٥٨م - وفي هذا العهد تميزت فكرية الدولة بالمحافظة أو الجمود ، وانتقلت أنشطة الفكر ومراكز ازدهاره إلى الدويلات التي تكونت واقتسمت جسم

الإمبراطورية ، حتى عاشت بغداد ، العاصمة . وخليفتها أسرى لبعض سلاطين هذه الدويلات . ولم يكن للخليفة في أغلب سنوات ذلك الدور سوى اللقب الذي يضرب على السكة (النقد) والدعاء لاسمه على المنابر يوم الجمعة . . ولقد استنفد هذا الدور من عمر الدولة أربعة قرون وتسع سنوات . توالى فيها على عرشها سبع وعشرون خليفة .

٣ - دور الخلافة الشكلية: الذي بدأ بنقل المماليك في مصر مركز الخلافة العباسية إلى القاهرة ببيعتهم أبا القاسم أحمد المستنصر بن الظاهر خليفة في ١٣ رجب ١٩٥٩هـ ١٢٦١م .. وتوالى من بعده خلفاء ليس لهم من الأمر شيء ، بلغ عددهم سبع عشرة خليفة ، كان أخرهم المتوكل الثالث بن المستمسك الذي فتح العثمانية على عهده مصر . فانتهت بهذا الفتح قصة الخلافة العباسية ٩٢٢ هـ ، ١٥١٧م .

والدولة العباسية ، مثلها في ذلك مثل الدولة الأموية . قام نظام الحكم فيها زمن قوتها على فلسفة التوارث . المغلفة بولاية العهد وأخذ البيعة من ولاة الأمر للخليفة المرشح في عهد الخليفة صاحب السلطان . أما في عهود ضعفها فكان منصب الخلافة لعبة لرؤساء الجند وسلاطين الدويلات الذين فرضوا نفوذهم الحقيقي على عرش بغداد .



تكونت دولة الأدارسة بالمغرب في القرن الشاني الهجرى . وأميرها الأول هو إدريس (الأول) إدريس بن عبد الله بن الحسن (١٧٢- ١٧٧ هـ ، ١٨٨ - ١٩٩٣م) وهو أمير علوى شارك في إحدى ثورات العلويين بالمدينة المنورة ضد المهدى العباسي ، وبعد فشلها فر إلى المغرب حيث كانت قد استقرت هناك جماعة من ثوار آل البيت الذين كانوا على مذهب المعتزلة . بعد فشل ثورتهم ضد المنصور العباسي بالمدينة والبصرة سنة ١٤٥ هـ ، سنة ٢٦٧ م . . وكانت قيادة معتزلة المغرب هؤلاء لإسحاق بن محمود بن عبد الحميد ، الذي استقبل الامير العلوى ، حيث قاد ثورتهم التي غبحت في إقامة دولة الأدارسة كأول دولة شيعية - مذهبها الاعتزال - في تاريخ الإسلام السياسي بالمغرب .

وفى البداية اتخذت مدينة «وليلى» عاصمة لها . ثم نقلت مقر حكمها إلى «فاس» بعد عشرين عاماً من تأسيسها ، وبسطت سلطانها على مدن : ترغة ، والبصرة ، والعلية ، وفاس ، ومطغره ، ووحدة ، وطنجة ، وتجرجر ، وورزيعة ، وورغة ، ووطيط وواطيل ، وياجرهان ، ووازقور .

ولقد تعاقب على الحكم فيها اثنا عشر أميراً ، وإن تكن السلطة

فيها قد انقسمت بعد موت أميرها إدريس الثاني (١٧٧ - ٢١٣ هـ ، ٧٩٣ - ٨٢٨ م) .

ولقد انتهت هذه الدولة بفعل التوسعات التي قام بها الفاطميون من جانب والضغط الذي مارسه ضدها خلفاء الأندلس الأمويون من جانب آخر ، ولكنها ظلت تمثل لقرنين من الزمان ، التجسيد لحلم الثوار العلويين الذين تمذهبوا عذهب المعتزلة ، في الثورة على العباسيين ، والبديل عن ثورتهم المشرقية التي أخمدها المنصور والمهدى وغيرهما من خلفاء بني العباس .

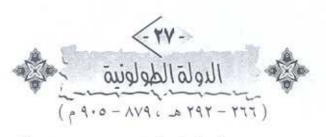




دولة سنية أسسها في تونس- التي كانت تسمى «أفريقية» يومئذ- أول أمرائها: إبراهيم (الأول) ابن الأغلب بن سالم بن عقال ابن خفاجة بن سوادة التميمي (١٨٤ - ١٩٧ هـ ، ١٩٠٠ هـ / ١٨١م) وكان قبل استقلاله بهذه الإمارة أميراً عليها من قبل هارون الرشيد . وقد أدى استقلال إفريقية الأغلبية عن العباسيين إلى انحسار سلطانهم عن المغرب ، لأن الأدارسة كانوا قد استقلوا بما هو إلى الغرب من إفريقية .

وكانت القيروان عاصمة الدولة الأغلبية ، وتحول مسجدها الجامع الذى أقاموه إلى واحدة من أقدم دور العلم فى دول الإسلام ، وفى القرن الذى حكموا فيه هذه البلاد تم تعريبها وإسلامها ، فحلت العربية محل اللاتينية والإسلام مكان المسيحية . ونشط أسطول لهذه الإمارة فى البحر المتوسط ففتح صقلية ووطد بها سلطان المسلمين ، كما استولى على مالطة وسردينيا ، وشن العديد من الغارات على الشواطئ الجنوبية لأوربا البحر المتوسط .

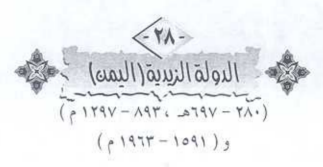
أما نهاية هذه الدولة فإنها قد جاءت عندما فر أميرها الحادى عشر: أبو مضر زيادة الله (الثالث) (۲۹۰ - ۲۹۲هـ ۹۰۳ - ۹۰۹م) أمام الفتح الفاطمي الذي تكونت بواسطته القاعدة الأولى لدولة الفاطميين.



قامت في مصر في ظل الدولة العباسية . ومؤسسها هو أحمد بن طولون (٢٢٠ - ٢٧٠هـ ، ٣٥٥ - ٨٨٤م ) الذي عين نائباً لوالي مصر ، الغائب عنها ، في ٢٥٤ هـ ، ٨٦٨م ، فدبر للاستقلال بها عن خلافة بغداد ، وكان انشغال الخلافة بثورة الزنج مناسبة لإعلان أحمد بن طولون استقلال مصر ٢٦٦ هـ ، ٨٧٩ م عندما رفض مساعدة الخلافة في قمع ثورة الزنج . . ولقد استطاع ابن طولون أن يضم سورية إلى مصر تحت حكمه المستقل في نفس السنة التي أعلن استقلالها عن خلفاء بغداد .

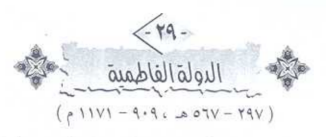
ولقد بنی ابن طولون مدینة «القطائع» عاصمة لدولته المستقلة . . وخلفه فی الحکم ابنه أبو الجیش خمارویه (۲۷۰ – ۲۸۲ هـ ، ۸۸۵ – ۸۹۵ م) . . ثم أبو العساکر جیش بن خمارویه (۲۸۲ – ۲۸۳ هـ ، ۸۹۵ – ۸۹۲ م) . . ثم أبو مصوسی هارون بن خصارویه (۲۸۳ – ۲۹۲ هـ ، ۸۹۲ – ۹۰۶ م) . . ثم أبو المناقب شیبان بن أحمد (۲۸۳ هـ ، ۹۰۵ م)

وبعد هذا التاريخ عادت تبعية مصر لخلافة بغداد ، بعد أن حققت لها الدولة الطولونية أول استقلال تمتعت به منذ عهد البطالسة ، وأول وحدة ضمتها مع سورية منذ الحكم الفرعوني القديم .



أسسها بصعدة وصنعاء إمامها الشيعى الزيدى: الهادى إلى الحق يحيى بن الحسين بن القاسم الرسى ، بعد أن نجح فيما فشل فيه أسلافه من الرسيين الذين قاتلوا لإقامة دولة زيدية باليمن . . وبعد قيامها دخلت في حروب عديدة ضد جيرانها ، ومنهم القرامطة والأيوبيون .

ولقد امتد عهدها الأول إلى عام ٥٦٩ هـ ١١٧٣ م حين انهزم إمامها على الوحيد بن حاتم أمام تور انشاه ( الأول) الأيوبى . . وبدأ عهدها الثانى بإمامها المنصور عبد الله بن حمزة (٥٩٣ - ٦١٤ هـ ، ١٩٩١ - ١٢١٧م) وانتهى مع نهاية القرن السابع الهجرى . . ثم تلت ذلك دولة أئمة صنعاء الحديثة ، وهم زيدية كذلك ، وهى التى بدأت بإمامها القاسم المنصور بن محمد بن على بن محمد بدأت بإمامها القاسم المنصور بن محمد بن على بن محمد المن في ١٩٩٣ هـ ، ١٩٩١ - ١٠١٩م) وظلت قائمة حتى ثورة اليمن في ١٩٩٣ م .



ينتسب خلفاؤهم إلى آل بيت الرسول ، عليه الصلاة والسلام ، فهم شيعة ، علويون في نسبهم ، إسماعيليون في مذهبهم . . ولقد تأسست دولتهم أول الأمر في تونس واتخذت القيروان عاصمة لها ، ثم أقام خليفتها الأول المهدى أبو محمد عبيد الله (٢٩٧ - ٣٢٢ هـ ، ٩٠٩ - ٩٣٤ م ) مدينة «المهدية» عاصمة خلافته ٣٠٨ هـ ، ٩٢٠ م .

وفى عهد الخليفة الرابع: المعز لدين الله ، أبو تميم معد ( ٣٤١ - ٣٦٥ م ٩٥٢ م ٩٧٥ ) نجح قائده جوهر الصقلى ( ٣٤١هم ) ، وفيها بنى ( ٣٨١هم ، ٩٦٩ م ) ، وفيها بنى مدينة القاهرة التي أصبحت عاصمة للخلافة الفاطمية بعد أن حضر إليها المعز لدين الله بأهله وبيت ماله ورجال دولته ، بل وبرفات أجداده (٣٦٣هـ ٩٧٣م) .

ولقد اعتبر الفاطميون أن فتحهم لمصر ، واتخاذ القاهرة عاصمة خلافتهم هو بداية لرجحان كفة دولتهم على دولة بنى العباس فى بغداد ، وسرعان ما امتد نطاق حكمهم ليشمل سورية ، بل لقد حكموا من محيط الأطلسي حتى البحر الأحمر واليمن ومكة ودمشق ، بل وبلغ سلطانهم الموصل وكادوا يقتحمون بغداد على خلفاء بني العباس .

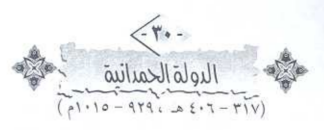
وكنان الأسطول الفناطمي يفرض سلطانه على البحر الأبيض المتوسط ، بل ويهدد الشواطيء الجنوبية لأوربا

وفى عهدهم اكتملت لمصر قسمات عروبتها ، ورغم مذهب الدولة الشيعى الخالف لمذهب الشعب السنى فإن سماحة الخلفاء المذهبية قد ساعدت على امتزاجهم بأرض مصر وشعبها ، حتى كانت تسمى : الدولة المصرية ، ويطلق على جيشها : العساكر المصرية . . ومن الأزهر ، الذى تحول من مسجد جامع إلى جامعة فكرية ، ومن دار الحكمة التى أنشأها خليفتهم المتفلسف الحاكم بأمر الله (٣٨٦ - ٤١١ هـ ، ٩٩٦ - ١٠٢١م ) . ومن تنظيماتهم المذهبية انبعثت الأفكار والمقولات والمذاهب التى أغنت الواقع الفكرى لحضارة العرب المسلمين .

والخلفاء الفاطميون يبلغ عددهم أربعة عشر خليفة ، آخرهم : العاضد ، أبو محمد عبد الله (٥٥٥- ٥٦٧ هـ ، ١١٦٠ - ١١٧١م ) الذى انتهت الدولة بوفاته وقامت عقبها الدولة الأيوبية السنية بقيادة سلطانها صلاح الدين الأيوبى .

وبقدر ما شهدت الدولة الفاطمية من مظاهر التحضر والازدهار والرخاء المادى الذى بلغ حد الترف لدى قطاعات من مجتمعها ، فهى قد شهدت من العوامل السلبية والشدائد والأزمات ما أودى بحياتها ، . فمن الجاعات التى نشأت عن نقص مياه النيل حيناً واحتكار التجار أحياناً ، إلى سيطرة الجند وصراعاتهم على السلطة ، إلى التهديد الصليبي الذي أخذ يمد بصره إلى احتلال مصر كي يمنع صحوتها وقيادتها العرب والمسلمين ضد كياناته الاستيطانية التي أقامها بفلسطين والشام . . وهي جميعها عوامل قد تحالفت على انهيار هذه الدولة التي بلغت مصر في ظلها مراتب متقدمة على درب تحضرها العربي الإسلامي .





ونسبتها إلى حمدان بن حمدون ، من قبيلة تغلب العربية ، وهى شيعية المذهب ، تأسست أولاً بشمالى العراق ، واتخذت الموصل عاصمة لها ، وذلك على عهد أميرها ناصر الدولة أبو محمد الحسن (٣١٧ – ٣٥٨ هـ ، ٩٢٩ – ٩٦٨ ) . . وفي عهد أميرها سيف الدولة أبو الحسن على (٣٠٣ – ٣٥٦هـ ، ٩١٥ – ٩٦٧م) استولوا على حلب وحمص ، فكونوا دولت بالشام على حساب الإخشيديين . .

وفى بلاطهم بحلب ازدهرت الحركة الفكرية ، وكان الفارابي ( ٢٦٠ - ٣٣٩ هـ ، ٩٥٠ - ٩٥٥ ) واحداً من الأعدام الذين احتضنهم بلاط الحمدانيين ، كما خلد المتنبى (٣٠٣ - ٣٥٤ هـ ، ٩١٥ - ٩٦٥ ما البيزنطيين .

وعندما ناءت هذه الإمارة بعبء الصراع ضد البيزنطيين من ناحية والفاطميين من ناحية أخرى ضمها آخر أمرائها- مرتضى الدولة أبو نصر منصور بن لؤلؤ - إلى الفاطميين (٤٠٦ هـ، ١٠١٥ م) .



ينحدر أمراؤها من أصول عرقية غير عربية ، فهم من قبيلة جبلية سكنت الديلم على الساحل الجنوبي من بحر قزوين ، ولقد بدأت حياتهم الإدارية والسياسية في خدمة آل سامان ، ثم بدأت عملية تكوين إمرتهم في عهد أميرهم عماد الدولة أبو الحسن على (٣٢٠ – ٣٣٨ هـ ، ٩٣٢ م ( ٩٣٠ م ) بعد احتلالهم أصبهان وشيراز التي اتخذوها عاصمة لدولتهم .

وفى عهد ثالث أمرائهم: معز الدولة أبو الحسين أحمد بن بويه امتد نفوذهم إلى بغداد، فسيطروا عليها. وفرضوا نفوذهم على خليفتها الذى أصبح لعبة فى أيديهم، تولية وعزلاً، بل وقتلاً.. ولقب أمراؤهم منذ ذلك الحين بلقب: أمير الأمراء، وأضيفت أسماؤهم إلى أسماء الخلفاء فى خطبة الجمعة وعلى السّكة (النقود)..

وفى عهد خامس أمرائهم: عضد الدولة أبو شجاع فناخسرو (٣٦٧ - ٣٧٧ هـ ، ٩٤٩ - ٩٨٩م) اتسعت دولتهم حتى قاربت خلافة بغداد فى عهد هارون الرشيد . . كما نافست فى الفكر والإنشاءات عصور ازدهار الدولة العباسية ، فاتصل ببلاط عضد الدولة - الذى تلقب بلقب : شاهنشاه - وجهاز دولته أعلام فى الفكر والطب والتاريخ والأدب من أمثال : مسكويه (۲۱) هـ ، ۱۰۳۰م) والرازی الطبیب الفیلسوف (۲۰۱ - ۳۱۱ هـ ، ۸۲۰ - ۹۲۵ هـ ، ۹۱۰ - ۹۲۰ م) وأبو مردم - ۹۲۰ هـ ، ۹۲۰ - ۹۲۰ هـ ، ۹۲۰ - ۹۲۰ م) وأبو علی الفارسی (۲۸۸ - ۳۷۷ه ، ۳۵۸ - ۹۸۷ م) کما ازدهر فی ظل هذه الدولة ، التی کان التشیع مذهبها ، نشاط جماعة (إخوان الصفاء وخلان الوفاء) ، وعرف فکر المعتزلة صحوته من خلال تسامحها ، وکان إمام المعتزلة عبد الجبار بن أحمد (۲۱۵ هـ ، ۱۰۲۶م) قاضی القضاة فیها ، کما تولی وزارتها الصاحب بن عباد (۳۲۷ - ۳۸۰ هـ ، ۹۳۸ - ۹۹۰م) الذی کان علی مذهب أهل العدل والتوحید .

ولقد انهارت الدولة البويهية بدخول القائد السلجوقى طغرل بك بغداد (٤٧٧ هـ هـ ، ١٠٥٥م) في عهد الأمير البويهي : الملك الرحيم أبو نصر خسرو فيروز ، الذي كان الأمير الثالث عشر في أمراء هذه الدولة .





أسسها بمصر أبو بكر محمد بن طغج الإخشيد (٢٦٨ - ٣٣٤هـ ، ٨٨٢ - ٩٤٦م) الذي بدأ والياً عليها من قبل الخليفة العباسي ، فنهج نهج أحمد بن طولون ، واستقل بها ، ثم ضم إليها سورية ، وبعد ذلك أضاف إليها مكة والمدينة وإقليم الحجاز .

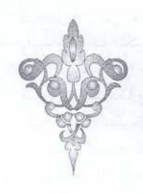
وحكام هذه الدولة بعد مؤسسها هم: أبو القاسم أنوجور بن الإخشيد ( ٣٣٤ - ٣٤٩ هـ ، ٩٤٦ – ٩٦٠م) وأبو الحسن على بن الإخشيد (٣٤٩ – ٣٥٥ هـ ، ٩٦٠ – ٩٦٦م) وأبو المسك كافور (خادم الإخشيد) (٣٥٥ - ٣٥٧ هـ ، ٩٦٦ – ٩٦٨م) وأخيراً أبو الفوارس أحمد بن على (٢٥٧ هـ ، ٩٦٩ م) .

وبعد ذلك نجح القائد الفاطمي جوهر الصقلي في فتح مصر فأصبحت عاصمة لخلافة الفاطميين .



وتنسب إلى عاصمتها «غزنة» الواقعة على قمة هضبة عالية تشرف على سهول الهند الشمالية ، وتتصل بها بواسطة وادى كابل ، فى أفغانستان . . ومؤسس هذه الدولة الأول هو المولى التركى ألب تكين الذي عمل أولاً فى خدمة بنى سامان ، أما المنشئ الحقيقى لها فهو ابنه سبكتكين (٣٦٦ - ٣٨٧ هـ ، ٩٧٦ - ٩٧٦ هـ ، ٩٩٩ - ٣٩٠) وفى عهد ابنه محمود الغزنوى (٣٩٠ - ٢٦١ فهو الذى فتح بلاد البنجاب فدخلها الإسلام بعد غزوات عدة شنها على الهند ، وأصبحت الدولة تضم شمال الهند وعراق العجم وخراسان وطخارستان وسجستان وأجزاء من بلاد ما وراء النهر . . وكان لقب محمود الأمير ، ودعى بالغازى لكثرة حروبه ضد عسير المسلمين .

وكانت الدولة الغزنوية ، التي توالى على حكمها ستة عشر أميراً ، سنية المذهب ، فحسنت علاقتها بخليفة بغداد ، والخليفة القادر (٣٨١ - ٤٢٤هـ ، ١٠٣١ م) هو الذي لقب محمود الغزنوي بلقب : يمين الدولة . ولقد صحب العالم الفذ أبو الريحان البيرونى (٣٦٢ – ٤٤٠ هـ ٩٧٣ – ١٠٤٨) الجيش الغزنوى في فتحه للهند ، وأمضى هناك أربعين عاماً يدرس حضارتها وديانتها وفلسفتها ، كما أهدى الشاعر الفردوسي (٣٢٠ – ٤١١ هـ ، ٩٣٢ – ١٠٢٠م) ملحمته «الشاهنامة» إلى محمود الغزنوى .





يرجع نسب هذه الدولة إلى قبيلة «الغز» التركمانية ، وهى من القبائل الرحل ، تبعت زعيمها سلجوق فانحدروا من سهول كرغيز ببلاد التركستان إلى ناحية بخارى ، حيث اعتنقوا الإسلام وتمذهبوا بالمذهب السنى ، وبالغارات والحروب وصلوا خراسان ثم استولوا على مرو ونيسابور وبلخ وجرجان وطبارستان وخوارزم وهمذان والرى وأصبهان ، فاقتطعوا بذلك أجزاء من الدولة الغزنوية والدولة البويهية . . ولقد اتخذوا أصبهان عاصمة لإمارتهم ، وتلقب أميرهم بلقب : السلطان .

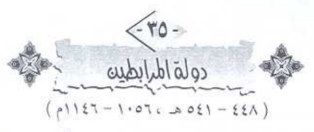
وفى عهد ركن الدولة طغرل بك أبو طالب محمد بن ميكائيل بن سلجوق (٤٢٩ - ٤٥٥ هـ ١٠٣٧ - ١٠٦٣م) أزاحوا عن بغداد وخليفتها نفوذ بنى بويه ، ومارسوا هم السيطرة فيها . . ثم امتدت دولتهم فشملت الشام بعد أن اقتطعته من الدولة الفاطمية ، وحاربت جيوشهم الروم البيزنطيين فانتزعت منهم آسيا الصغرى ، حيث نشروا فيها الإسلام وأقاموا بها إحدى إماراتهم التى تصدت ، مع إماراتهم بالشام لحملات الغزاة الصليبيين .

ولقد عرفت هذه الدولة ، غير العربية ، عهداً من الازدهار

التعليمي والفكري على عهد وزيرها الفذ نظام الملك أبو محمد الحسن الدهستاني (٤٠٩ - ٤٨٥هـ ، ١٠١٨ - ١٠٩٣م) . . وفي هذا العهد عاش وكتب وأنتج أعلام ، منهم أبو حامد لغزالي (٤٥١ - ٢٠٢١م) وعمر الخيام (٥١٥ هـ ، ١١٢١م) وناصر خسروا (٤٦٧ هـ ، ١٠٧٤ م ) .

ولقد ظلت بقية من الدولة السلجوقية قائمة حتى اكتسحها ، فى فارس (كرمان) ، جنكيز خان فى القرن الثالث عشر الميلادى (٦١٩ هـ ، ١٢٢٢م) ، أما فى آسيا الصغرى فقد أسلمت السلطة لفرع من قبيلة « الغز» هم الأتراك العثمانيون (٥٨٢ هـ ،١١٨٦م) .





دولة سنيّة محافظة في مذهبها الديني ، أقامت سلطاتها السياسية بالمغرب بعد ان نشأت في البداية كحركة دينية بدأها أحد الصالحين من قبيلة صنهاجة ، الذي أقام «رباطاً» - مركز عبادة مسلح ، تعد فيه حراسة الوطن قربة يتقرب بها إلى الله - في جزيرة تقع أسفل السنغال . . ثم انتشرت «الرباطات» ، وتكوّن «للمرابطين» جيش من ألف مجاهد نشر الإسلام بين القبائل الزنجية ، وفي (٤٤٨هـ ، ١٠٥٦م) أسس أميرهم الأول أبو بكر بن عمر اللمتوني الصنهاجي (٤٤٧ - ٤٨٠ه هـ ، ١٠٥٦ - ١٠٨٨م) المغرب والأندلس وحكمت من السنغال إلى نهر الأيبر ومن الحيط الأطلسي إلى الجزائر ،

وفى عهد أميرهم الثانى يوسف بن تاشفين (٤٨٠ - ٥٠٠ هـ ، المحك ما المحك المبحت حاضرة الدولة . ولما ضعف ملوك الطوائف . بالأندلس ، وانتزع منهم الفونسو السادس ، ملك قشتالة ، طليطلة ، استنجدوا بيوسف بن تاشفين ، فعبر جيشه إلى الأندلس وانتصر على الفرنجة في معارك عدة من أشدها شهرة وحسماً معركة الزلاقة (٤٧٩ هـ ، ١٠٨٦م)

ولما تكشفت للأمير يوسف حالات الضعف والفوضى التي عليها ملوك الطوائف ألحق بلادهم بإمارته ، ثم عاد إلى المغرب ليحكم البلاد كلها من هناك .

ولقد نهض المرابطون بمهمة نشر الإسلام في أنحاء عدة من غربي إفريقيا ، مثل مملكة غانا القديمة وغيرها ، وكان تنظيمهم الديني المعتمد على «الرباطات» يلعب الدور الأول في هذا النشاط . . غير أن هذا التنظيم قد أدى إلى فرض سيطرة الفقهاء ، من أتباع المذهب المالكي ، على الحياة الفكرية في البلاد ، فضاقت مجالات الفكر الفلسفي ، حتى عدت كتب أبي حامد الغزالي مجالات الفكر الفلسفي ، حتى عدت كتب أبي حامد الغزالي وحرم تدريسها . . ولقد آذن ذلك بانهيار الدولة ، فورثتها دولة وحرم تدريسها . . ولقد آذن ذلك بانهيار الدولة ، فورثتها دولة الموحدين عندما توفي الأمير المرابطي السادس إسحاق بن على الموحدين عندما وفي العام الذي دخل فيه مراكش جيش الموحدين .



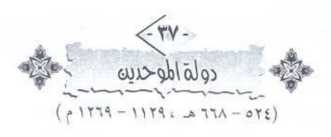


وتسمى ، بحسب بدايتها : دولة أتابكة الموصل ، أسسها عماد الدين زنكى بن أقسنقر ، وهو ابن رقيق تركى ، وقامت كمؤسسة فروسية عسكرية تمثل الاستجابة الإسلامية للتحديات التى فرضتها على الشرق غزوة الاستيطان الصليبي .

وكانت الخطوة الحاسمة عندما تقدمت جيوشها نحو الغرب فوحدت دمشق مع الموصل ، وانتقلت عاصمتها إليها ، ثم إلى حلب كي تقود منها ، عن قرب ، الصراع المظفر الذي قامت به ضد الصليبين . . وكان ذلك في عهد سلطانها الملك العادل نور الدين أبو القاسم محمود بن زنكي (٥١١ – ٥٩٩ هـ ، ١١١٧ – ١١٧٤م) . . الذي حرر «كونتية» الرها من الاحتلال الصليبي ٥٤٦ هـ ، ٥٥١ وأقساماً من إمارة أنطاكية ٥٦٠ هـ ، ١١٦٤ م .

وفى مرحلة من مراحل صراع نور الدين ضد الصليبيين ركزوا ضغطهم على مصر الفاطمية ، مستغلين الخلافات الداخلية بين وزيرى الخليفة العاضد : «شاور» الذى استعان بالصليبيين وحالفهم و «ضرغام» الذى كان يريد محاربة الصليبيين ونفوذهم فى مصر فاستعانت الخلافة الفاطمية ، الشيعية ، بجيش نور الدين السنى ، وتوحدت جهودهما أمام الخطر المشترك ، فتداعت الأحداث ، حيث انحسرت موجة التهديد والغزو الصليبي عن مصر ، وتحول قائد جيش نور الدين بمصر - صلاح الدين الأيوبي - من منصب الوزارة إلى منصب السلطان بعد وفاة الخليفة العاضد عام ١١٧١ م ، الأمر الذي مثل البداية الحقيقية لقيام الدولة الأيوبية ، التي ورثت الدولة الزنكية نفسها ، بعد موت نور الدين . . ولقد كانت نهاية الدولة الزنكية تدريجية ومتعاقبة ، فالأيوبيون قد استولوا على الدولة الناشام عام ٥٧٥ هـ (١١٨٣م) ثم استولوا على ملكها في سنجار عام ١١٧ هـ (١٢٢٠م) ، ثم كانت نهايتها التامة عندما استولوا على ملكها في استولوا على ملكها في المنولوا على ملكها في المنولوا على ملكها في المنولوا على ملكها في استولوا على ملكها في استولوا على ملكها في المنولوا على ملكوا في المنولوا على ملكوا في ملكوا في ملكوا في المنولوا على ملكوا في المنولوا على ملكوا في ملكوا في ملكوا في ملكوا في ملكوا





أشبهت في قيامها دولة المرابطين ، حيث بدأت حركتها بدعوة دينية سنية نهض بها إمامها محمد بن تومرت (٤٨٥ - ٤٢٥ هـ ، مصمودة البربرية ، ولكن دعوة المهدى بن تومرت قد تميزت عن مصمودة البربرية ، ولكن دعوة المهدى بن تومرت قد تميزت عن دعوة المرابطين بسلفيتها الرافضة للبدع وشبهات التشبيه والإشراك بالله ومن هنا سموا أنفسهم: الموحدين وبقدر من الاستنارة رفضوا به تشدد الفقهاء وجمودهم كما كان الحال على عهد المرابطين .

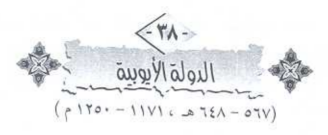
وبعد أن انتشرت دعوة الموحدين بين قبائل جبال الأطلس، مراكش، قاد جيشهم رجل الدعوة القوى: عبد المؤمن بن على، من قبيلة زناتة، فبدأ تأسيس الدولة (٥٢٤ هـ، ١١٢٩ م). وفتح مراكش وورث ملك دولة المرابطين (٥٤١ هـ، ١١٤٦م). وكان قد تلقب بلقب أمير المسلمين.

ولم تقف حدود الموحدين عند حدود المرابطين فبعد أن استقر أمرهم في الحدود السابقة للمرابطين ، ضموا كل بلاد الجزائر بحملة سيروها ٥٤٧ هـ ، ١١٥٢م ، ثم تونس بحملة بعثوا بها ٥٥٣ هـ ١١٥٨ م . ثم طرابلس بحملة قامت ٥٥٦ هـ ، ١١٦٠م فشهدت بلاد المغرب أول سلطة توحد كل أقاليمه مع بلاد الأندلس في دولة واحدة .

وفى بلاط الموحدين علانجم كوكبة من الفلاسفة والمفكرين والأطباء البارزين، من بينهم ابن طفيل (٨١٥ هـ ، ١١٨٥م) والأطباء البارزين، من بينهم ابن طفيل (١١٩٨ هـ ، ١١٢٥م) ابن رشد (٥٢٠ - ٥٩٥ هـ ، ١١٢٦ - ١١٩٨م) . . كما كان قيام ابن رشد بوضع شروحه الشهيرة على أعمال أرسطو استجابة لاقتراح أمير الموحدين الثانى : أبو يعقوب يوسف (الأول) (٥٥٨ - ١٨٥هـ ، ١١٦٢ - ١١٨٤ م) .

وفى عهد أميرهم الثالث عشر: أبو العلاء إدريس الواثق بالله (م77 - 177 هـ ، 1771 - 1779 م) انقسمت الدولة فأسلمها هذا الانقسام إلى بنى صرين الذين فتحوا صراكش وورثوا ملك الموحدين فى إفريقيا . ، أما ملكهم فى الأندلس فكان قد ضاع عقب معركة العقاب (لاس نفاس) معمد هـ ، ١٢١٢ م التى هزم فيها جيش الموحدين أمام جيش أوروبي موحد شارك فيه الفرنسيون الصليبيون والبرتغاليون والأراغون والنافاريون ، بقيادة المفونسو الثامن .





تأسست بمصر على يد صلاح الدين الأيوبي ، الذي بدأ وزيراً للخليفة الفاطمي العاضد ، ثم صار سلطاناً بعد وفاته التي انتهت بها دولة الفاطميين . . ولخمس سنوات من بدء تأسيسها ظلت تتبع . شكلاً ، الدولة الزنكية بالموصل والشام التي كان يحكمها نور الدين الشهيد ، وعندما توفي نور الدين عام ١١٧٤ م ، استقل صلاح الدين بمصر ، وشرع يخضع أقاليم الدولة الزنكية لسلطانه ، وتم له ذلك تماماً بعد عشر سنوات ، إذ أصبحت سلطنته تضم مصر والمغرب والنوبة وغربي الجزيرة العربية وفلسطين وسورية الوسطى والموصل والعراق .

والدولة الأيوبية مؤسسة ذات طابع حربى ، فهى امتداد لدولة الأتابكة الزنكية التى تأسست بالموصل عام ١١٢٧م كرد فعل عسكرى ضد خطر الكيانات الاستيطانية الصليبية . . فكانت الفروسية بمعسكراتها هى مصدر جيشها الكبير ، المكون من عناصر الرقيق التى تجلب فى سنها المبكر لتنشأ نشأة إسلامية عسكرية ، وكانت الأرض الزراعية ومصادر الثروة تعطى إقطاعاً حربياً لهؤلاء الجند وقادتهم لقاء صدهم الخطر الصليبي عن بلاد الإسلام .

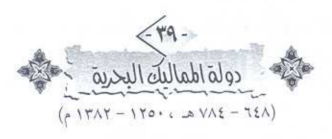
ولقد قامت ، كدولة سنية محافظة ، بتصفية مراكز الفكر الشيعى من مصر ، فأغلقت الجامع الأزهر خمس سنوات حتى حولت مناهجه من الشيعة إلى السنة ، وبددت مكتبات القاهرة التي لم يكن لها في عصرها نظير ، وطاردت دعاة الفاطميين ، وقضت على بقايا عسكرهم وحرسهم الخاص ، وأقامت المدارس السنية ، والتكايا والخوانق وشجعت حركات التصوف ، كى تملأ الفراغ الذي ظهر بغياب الفكر الشيعى من البلاد .

وعلى الجبهة العسكرية قاد صلاح الدين سلسلة من المعارك ضد الغزاة الصليبيين وكياناتهم في فلسطين تصدرت كبريات المعارك والانتصارات التي سجلها العرب عبر تاريخهم الطويل ، حتى استقر ، ولا يزال ، في ضمير الأمة العربية كواحد من أبرز قادتها العظام . . وفي هذه المعارك حرر كثيراً من المدن والحصون التي كانت في حوزة الصليبيين ، ومن بينها القدس . . كما صد عن مصر عدداً من محاولات الصليبيين لغزوها . . واستمر هذا الصراع الحربي كقسمة من أبرز قسمات الدولة الأيوبية حتى بعد عهد صلاح الدين .

وبعد صلاح الدين وفي عهد خلفائه ، كانت إدارة الدولة مزيجاً من المركزية التي تحكم من القاهرة ومن اللامركزية التي أقامت سلطات قوية للأمراء الأيوبيين في عواصم الامارات ، وخاصة : دمشق وحلب وميافارقين واليمن وبعلبك وحمص والكرك وحماه وحصن كيفا وآمد وبانياس وسبيبة وبصرى . . ولقد تعاقب على الحكم، ومن القاهرة العاصمة، ثمانية سلاطين، هم: صلاح الدين ( 750 - 80هـ ، 1170 - 1179م) . . والملك العريز الدين أبو الفتح عثمان ( 800 - 80هـ ، 1190 - 1190هـ ، 1190 ما 1190 عماد الدين أبو الفتح عثمان ( 800 - 80هـ ، 1190 ما 1190 ما

وبقتل توران شاه انتقلت السلطة إلى المماليك عبر سلطان لم يدم طويلاً للسلطانة شجرة الدر (٦٥٥ هـ ، ١٢٥٧م) ومن خلال سلطة اسمية للملك الأشرف (الثاني) مظفر الدين موسى بن يوسف بن محمد الذي احتفظ المماليك له بالدعاء على المنابر بينما قامت دولتهم ومارسوا سلطانهم منذ (٦٤٨ هـ ، ١٢٥٠م)





أسسها وحكم فيها مماليك السلطان الأيوبى الصالح نجم الدين أيوب الذين حققوا للدولة النصر على حملة لويس التاسع الصليبية في موقعة المنصورة ١٢٥٠م . وأول سلاطينها هو المعز عز الدين أيبك (٦٤٨ - ٥٥٥ هـ ، ١٢٥٠ - ١٢٥٧م) الذي تزوج شجرة الدر ثم انفرد بالسلطة دونها . . وآخر سلاطين هذه الدولة هو برقوق ثم الاطينها . . والحراسلطان الخامس والعشرون في عدد سلاطينها .

وكان أكثر هؤلاء المماليك من أصل تركى ومغولى . . وسموا بالبحرية لأن معسكراتهم كانت بجزيرة الروضة الواقعة وسط نهر النيل - الذي يسمى عند العامة بحر النيل - قبالة القاهرة وتجاه الجيزة .

ولقد كانت دولة المماليك امتداداً للدولة الأيوبية ، سيطرت على أقاليمها ، وواصلت مهامها القتالية ضد الصليبيين ، وهزمت التتار في معركة عين جالوت (٢٥٩ هـ ، ١٢٩٠م) . . كما استمروا يشجعون المذهب السنى ويتنافسون في إقامة مدارسه ، وتعد المدارس والمساجد التي أقاموها الشواهد الجسدة للفن الإسلامي في

العصر الوسيط . . وذلك بالرغم من أنهم قد عاشوا مع جهاز دولتهم الإدارى والحربى بمعزل عن دائرة العروبة بقسماتها الحضارية ، فلقد كانوا فرسان الإقطاع الحربى الذين تصدوا لدفع الخطر الصليبى والمغولي عن الشرق الإسلامي في مقابل السلطة السياسية والاقتصادية على البلاد .

وكانت السلطة تنتقل في دولتهم إما من السلطان إلى أقوى ماليكه ، وإما من السلطان المغلوب أو المقتول إلى غالبه أو قاتله

ويصنف العصر المملوكي ضمن عصور الجمود الحضاري ، فلقد تميـز بالجمع والتـصنيف دون الخلق والإبداع والابتكار على وجه العموم .





من كبريات الدول الإسلامية ، وأوسعها مساحة ، وأطولها عمرا ، استمرت سلطنتها لأكثر من ستة قرون وتوالى على حكمها ستة وثلاثون سلطانا . .

تكونت على يد الأتراك ، في آسيا الصغرى حوالي سنة ٦٦٩ هـ ١٢٩٩ م على يد أقدم أمرائها ، وهو السلطان عثمان غازى بن أرطغرل (٢٩٩ - ٧٢٧ هـ ، ١٢٩٩ - ١٣٣٥م) . . وكان توسعها أرطغرل (٢٩٩ - ٧٢٧ هـ ، ١٢٩٩ - ١٢٩٥م) . . وكان توسعها – في البداية – على حساب الدولة البيزنطية . . ولقد مثلت الدولة العثمانية السلطة الإسلامية التي جابهت العدوان الأوربي على الشرق الإسلامي ، فنقلت المعركة إلى الأرض الأوربية ، في البلقان وحتى أبواب فينا . . وعندما التف المد الاستعمارى الأوربي حول العالم الإسلامي ، بعد سقوط غرناطة سنة ١٤٩٦م ، واستولت جيوشه على البلاد الإسلامية في شرقي آسيا ، وبدأ تهديده لقلب العالم الإسلامي – الوطن العربي – إبان ضعف الدولة المملوكية – بادرت الدولة العثمانية بضم العالم العربي إلى سلطنتها المملوكية – بادرت الدولة العثمانية بضم العالم العربي إلى سلطنتها الأوربية للشرق العربي لأكشر من أربعة قرون . . ولذلك مثل الأوربية للشرق العربي لأكشر من أربعة قرون . . ولذلك مثل

العشمانيون في التراث السياسي والثقافي الأوربي قوة الإسلام الجاهد ، فتوالت المؤامرات الأوربية ضده على امتداد تلك القرون .

ولأن تاريخ الدولة العثمانية قد شهد عصر النهضة الأوربية ، وثورتها الصناعية ، ومدها الاستعماري العالمي ، وخاصة ضد العالم الإسلامي ، كانت المؤامرات والغزوات الأوربية العامل الأول في ضعف واضمحلال وزوال الدولة العثمانية . . ولقد ساعد على ذلك ثغرات داخلية في البناء العثماني . . من مثل عدم تعرب الدولة العثمانية ، رغم غلبة العروبة على رعيتها ، الأمر الذي أوجد «ثغرة قومية» بين العرب والترك ، استغلها ووسعها الطورانيون والقوميون العرب الذين تبنوا المفاهيم الغربية للقومية . . وكذلك غلبة الطابع العسكري على الدولة ، وضمور الإبداع الحضاري ، الأمر الذي جعل الثغرات تتسع ، دون ترميم لها وملافاة لسلبياتها بالإبداع والتجديد . . حتى تضافرت التحديات الخارجية والثغرات الداخلية على إسقاط الدولة العثمانية في العقد الثالث من القرن العشرين ، فدخل العالم الإسلامي عصر التجزئة ، عندما غاب الإطار الجامع ، ونموذج الإسلامية لأول مرة في تاريخ الإسلام .





ينحدر سلاطين هذه الدولة من العنصر الشركسى ، ولقد جلبوا إلى مصر بعد المماليك البحرية ، وكانوا يكونون فى الأصل الحرس الخاص للسلطان المنصور سيف الدين قلاوون ، أبو المعالى الألفى الحاص للسلطان المنصور سيف الدين قلاوون ، أبو المعالى الألفى المحاليك (٦٧٨ - ١٣٧٩هـ ، ١٣٧٩هـ ، ١٣٧٩هـ ، وتسمية «البرجية» جاءتهم من محل إقامتهم فى أبراج قلعة الجبل بالقاهرة .

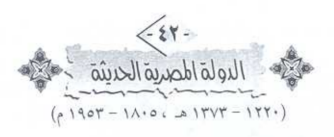
وأول سلاطين هذه الدولة هو الظاهر سيف الدين برقوق بن أنس العثماني اليلبغاوي (٧٨٤ - ٨٠١ هـ ، ١٣٨٢ - ١٣٩٨م) وآخر سلطينها هو الأشرف طومان باي (٩٢٢ هـ ، ١٥١٧م) الذي انتهت دولة المماليك بقتله على يد السلطان العثماني سليم الأول عندما فتح العثمانيون البلاد وألحقوها بسلطنتهم . . وكان طومان باي هو السلطان الرابع والعشرون في تعداد سلاطين هذه الدولة .

وتعتبر دولة المماليك البرجية امتداداً واستمراراً لدولة المماليك البحرية في قسماتها العامة وطابع الحياة فيها ونوعية منجزاتها ، مع بعض التحولات التي طرأت على جبهات التحديات الخارجية ، فبدلاً من الصراع ضد الصليبين أو التتار تحول الصراع

حول امتلاك طرق التجارة العالمية ، وخاصة بعد اكتشاف البرتغاليين لطريق رأس الرجاء الصالح ووصولهم عبره إلى جزر الهند ، وهو الأمر الذى أصاب سلطنة المماليك بالضعف الذى مكن العثمانيين من الانتصار عليها .

كما برزت فى دولة المماليك البرجية ظاهرة انتقال السلطة عن طريق التغلب والقبتل فطغت على طريق انتقالها بالميراث من السلطان إلى كبير مماليكه وأقواهم .





ونقـصـد بها دولة محـمـد على باشــا (١١٨٣ – ١٢٦٥هـ ، ١٧٦٩ – ١١٨٣) وأسرته التي حكمت منذ تأسيس الدولة الحديثة بمصر حتى إعلان الجمهورية في ١٨ حزيران – يونيو ١٩٥٣ م بعد قيام ثورة ٢٣ يوليو ١٩٥٢ م .

وهذه الدولة قد تأسست بمبادرة من قادة الرأى العام بمصر، وفى مقدمتهم علماء الشرع وشيوخ التصوف وكبار التجار وممثلو الحرف والطوائف، عندما قرروا حق المصريين في اختيار وترشيح محمد على والياً على مصر بدلاً من الوالى الذي كان السلطان العثماني قد بعث به ليحكم البلاد، ولقد استجاب السلطان لرغبتهم فبدأ حكم محمد على للبلاد.

ولقد صد الشعب غزوة إنجليزية جاءت لاحتلال أرضه من رشيد ١٨٠٧ م، ثم أجهز النظام الجديد على بقايا المماليك رشيد ١٨٠١ م، وأخذ يبنى للدولة جهازها العسكرى. وخاصة جيشها الوطنى الذي اعتمد على عنصرها الحلى للمرة الأولى منذ الدولة الفرعونية . . وبهذا الجيش ساعدت مصر الدولة العثمانية في حربها ضد الوهابيين (١٨١١ - ١٨١٩م) وفي

اليونان (١٨٢٤ - ١٨٢٦م) . . ثم تطلع محمد على إلى بناء إمبراطورية عربية ترث تركة الرجل العثمانى المريض فبدأت الحملة العسكرية ضد الحاميات التركية في إمارات فلسطين والشام (١٨٣١ - ١٨٤١م) . . ولما هددت هذه الحملة بعد توحيدها الشام مع مصر والحجاز والسودان - بقاء السلطنة العثمانية ، وأذنت بقيام دولة عربية قوية موحدة تدخلت أوروبا ، بواسطة الجيش الإنجليزى ، ومعاهدة لندن ١٨٤٠م . لتفرض على محمد على العودة إلى حدود مصر كإقليم .

ولقد تحقق لمصر في ظل هذه الدولة الجهاز الإدارى الذي وحد أقاليمها بعد أن كانت مقسمة بين المماليك، وتوحدت كذلك مقاييسها وموازينها . . وقامت بها الصناعات الحديثة ، وتميزت الإدارة والسياسة عن الدين . وأصبحت حقوق المواطنة هي المعيار الذي تتعامل الدولة على أساسه وليست معتقدات الرعايا . . ونشأ التعليم المدني . وسافرت البعثات إلى أوروبا . . وصدرت الصحف بعد أن دخلت المطابع العربية للبلاد . . وتكونت القيادات الوطنية التي أخذت تزاحم العناصر الشركسية والمتمصرة في مختلف ميادين البناء الحديث . . وتدخلت الدولة في الاقتصاد الزراعي والصناعي والتجاري فشملت نشاطات رأسمالية الدولة كل الميادين . . ومثلت البلاد بتجربتها تلك مركزإشعاع أمد الشرق كله بأنوار العصر الحديث .

غير أن العقد الأخير من حياة محمد على شهد نمو عوامل

ضعف التجربة ، بسبب إجبار أوروبا والعثمانيين البلاد على الانكماش من جانب . والتخلى عن جوهر تنظيمها الاقتصادى من جانب ثان وتقليص حجم قواتها المسلحة من جانب ثالث .

ولقد حكمت أسرة محمد على مصر بنظام الوراثة . ولاة ثم خديويين ثم سلاطين ثم ملوكاً . . فبعد محمد على حكم ابنه إبراهيم (١٢٦٤ هـ ، ١٨٤٨م) . . فعباس الأول (١٢٦٤ -۱۲۷۰هـ، ۱۸۶۸ - ۱۸۵۳م) فسعید (۱۲۷۰ - ۱۲۸۰ هـ ، ۱۸۵۳ - ١٨٦٣م) الذي بدأ في عصره حفر قناة السويس . . فإسماعيل (١٢٨٠ - ١٢٩٦هـ ، ١٨٦٣ - ١٨٧٩م) الذي سار بتمدن البلاد خطوات كبري إلى الأمام ، وتعرضت في عهده للتدخل الأوروبي بحجة ضمان ما عليها من ديون . . فتوفيق (١٢٩٦ - ١٣٠٩هـ ، ١٨٧٩ - ١٨٩١م) الذي شهد عهده الثورة الوطنية الديمقراطية المعروفة بالثورة العرابية (١٨٨١ - ١٨٨٢م) والتي هزمتها جيوش إنجلترا واحتلت عقبها مصر في أيلول- سبتمبر ١٨٨٢ م . . فعباس الثاني (١٣٠٩ - ١٣٣٢ هـ ، ١٨٩١ - ١٩١٤م) . . فحسين كامل (١٣٣٣– ١٣٣٥هـ ، ١٩١٤ – ١٩١٧م) . . فأحمد فواد الأول (١٣٣٥- ١٣٣٥هـ ، ١٩١٧ - ١٩٣٦م) الذي شهد عهده ثورة ١٩١٩ الوطنية الديمقراطية التي حصلت بها مصر على جزء من حريتها . . ففاروق (١٣٥٥ - ١٣٧٢ هـ ، ١٩٣٦ - ١٩٥٢م) الذي عزلته عن العرش ثورة ٢٣ تموز - يوليو ١٩٥٢ م في ٢٦ تموز- يوليو من نفس العام . . فأحمد فؤاد الثاني ، الذي نصبته الثورة ، وهو طفل . أميراً تحت الوصاية حتى أعلنت الجمهورية في ١٨ يونيو ١٩٥٣ م .

وبالرغم من أن الكثيرين من خلفاء محمد على فى حكم مصر لم يكونوا على شاكلته ، وأن بعضهم قد سبب لمصر نكسات من بينها احتلال الإنجيلز لها ، إلا أن تأسيس محمد على للدولة المصرية الحديثة هو التاريخ الحقيقى لليقظة العربية الحديثة ، لا فى مصر وحدها ، بل فى الشرق العربى بأسره .



## الفهرس

| ٣   | تقلیم                                              |
|-----|----------------------------------------------------|
|     | دعواتومذاهب                                        |
| 11  | ١ – الدعوة الإسلامية                               |
| ١٩  | ٢ - السكف ٢٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠    |
| 27  | ٣ – السلفية                                        |
| ۲۷  | ٤ - السلفيون ٤                                     |
| ٣٢  | ه – أهل السُّنَّة                                  |
| 45  | ٦ - الأشعرية ٢٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠ |
| ٣٨  | ٧ - أهل الحديث ٧ - أهل الحديث                      |
| ٤٢  | ٨ – الحَشُوية٨                                     |
| 80  | ۹ – الخوارج                                        |
| ٤٨  | ١٠ - النجدات                                       |
| 01  | ١١ - الأزارقة                                      |
| 0 8 | ١٢ – المعتزلة                                      |
| 77  | ۱۳ – الزيدية                                       |
| ٧٣  | ١٤ - الرافضة١٤                                     |
| ٧٧  | ١٥ - الشيعة١٠                                      |
| ۸V  | ١٦ - الكيسانية                                     |

| 14    | ١٧ – الباطنية          |
|-------|------------------------|
| 95    | ١٨ - الإسماعيلية       |
| 9 8   | ١٩ – القرامطة١٩        |
| 99    | ٢٠ – إخوان الصفا       |
| 1.1   | ٢١ – العباسية          |
| 7 . 1 | ٢٢ – الكرامية          |
| ۱۰۸   | ٣٣ – الشُّنُوية٢٣      |
| ١٠٩   | ٢٤ – السُمَنيَّة٢٤     |
| ١١.   | ٢٥ - الطباثعيون        |
| 117   | ٢٦ – الوهابية          |
| 119   | ٧٧ - الجامعة الإسلامية |
| 171   | ٢٨ – الصحوة            |
| ١٣٩   | ۲۹ - الحزب الوطني الحر |
| 1 5 1 | ٣٠ - العروة الوثقى٣٠   |
| ١٤٤   | ٣١ – أم القرى          |
| 1 2 7 | ٣٢ - الإخوان المسلمون  |
| 171   | ٣٣ – جمعية العلماء     |
| 170   | ٣٤ – الجهاد            |
| ۱٦٨   | ٣٥ - التكفير والهجرة   |
|       |                        |

## مصطلحات

| 111  | ١ - الوحى الإلهي١                                |
|------|--------------------------------------------------|
|      | ٢ - الإصلاح                                      |
| ۱۸۹  | ٣ - الأمة الإسلامية                              |
|      | ع – الحرية أسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسس |
|      | ه – الرق                                         |
|      | ٦ – الفتنة الكبرى                                |
|      | ٧ – الغدير٧                                      |
|      | ٨ – التحكيم٨                                     |
| 240  | ٩ – الدهر٩                                       |
|      | ١٠ – علم الكلام                                  |
|      | ١١ – العلمانية                                   |
| 404  | ١٢ – التكفير                                     |
| ٠,٢٢ | ١٣ – تحرير المرأة                                |
| 177  | ١٤ - التفاعل الحضاري                             |
| 777  | ١٥ – المباهلة                                    |
| ۲۸.  | ١٦ – باب الوصول                                  |
| 717  | ١٧ – الوجودية                                    |
| 414  | ١٨ – الماسونية                                   |
| 440  | ١٩ – البيعة                                      |
| 191  | ٠٠ - الإمام                                      |
|      | ٢١ - دولة الإسلام الأولى                         |

| 4.4 | ٢٢ - دولة لخلافة الراشدة٢٢                                  |
|-----|-------------------------------------------------------------|
| 4.0 | ٢٣ - الدولة الأموية                                         |
| W.V | ٢٤ – الدولة العباسية                                        |
| 4.9 | ٢٥ – الدولة الإدريسية                                       |
| 711 | ٢٦ - دولة الأغالبة                                          |
| 414 |                                                             |
| ۳۱۳ | ۲۸ - الدولة الزيدية (اليمن)٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠ |
| 418 | ۲۹ – الدولة الفاطمية                                        |
| ۳۱۷ | ۳۰ – الدولة الحمدانية                                       |
| ۳۱۸ | ٣١ - الدولة البويهية                                        |
| ٣٢. | ٣٢ - الدولة الإخشدية                                        |
| 177 | ٣٣ - الدولة الغزنوية                                        |
| ٣٢٢ | ٣٤ - الدولة السلجوقية                                       |
| 440 | ۳۰ - دولة المرابطين                                         |
| TTV | ٣٦ – الدولة الزنكية                                         |
| ٣٢٩ | ٣٧ - دولة الموحدين٣٠                                        |
| ۲۳۱ | ٣٨ - الدولة الأيوبية                                        |
| 377 | ٣٩ - دولة المماليك البحرية                                  |
| 777 | • £ - الدولة العثمانية                                      |
| *** | ٤١ - دولة الماليك البرجية                                   |
| ٠٤٠ | ٤١ - دوله المماليك البرجية                                  |
|     |                                                             |



## هذا الكتساب

إذا كانت النصرانية الغربية قد ضاقت حتى
 بالتعددية المذهبية في إطارها ، فكانت الحروب
 الدينية الأوربية ، التي هلك فيها ٤٠ ٪ من
 شعوب أوربا !! ...

فإن الإسلام قد ازدهوت في حضارته عشوات المناهب ، التي استظلت بسماحة الاسلام . . وذلك فضالاً عن تعايشه مع الليانات الأخرى ، سماوية ووضعية .

ا وإذا كانت المطلحات هي «أرعية» يستخدمها الجسيع ، على اختلاف العقائد واللذاهب والخطارات . . فان تحرير مضامين هذه المطلحات هو السبيل لتمييز المفاهيم التي يدور حولها الخلاف . .

وللكشف عن مذاهب الفكر في حضارة الإسلام
 . وتحرير المفاهيم الإسلامية لأكثر المصطلحات
 تداولاً في حياتنا الشقافية
 . وحتى لا تكون
 حواراتنا "حوارات طرشان!"
 . كان هذا الكتاب

